

الْأُجُوبَةُ الْكَامِلَةُ فِي الْأَسْوَلَةِ الْعَامِلَةِ

یعنی

# بُو دُسوچوں کے کامیابی!



از جمیع اسلام حضرت رسولنا محمد قاسم نانو توی



بُنْتَر

ادارہ گلستان اہل سُنّت سیکودھا

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ۝

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ ۝ اَرَرَحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ۝

مُلِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ ۝ اِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ ۝

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ ۝ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَثْتَ

عَلَيْهِمْ ۝ غَيْرِ السَّغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّيْنَ ۝

یہ کتاب، عقیدہ لا سہریری

([www.aqeedeh.com](http://www.aqeedeh.com))

سے ڈانلوڈ کی گئی ہے۔

الْأَجْوَبَةُ الْكَامِلَةُ فِي الْوَسِيْلَةِ الْخَامِلَةِ

يعنى

# بُوْر سُوْالوں کے کامِ جماعت

(نِسْجُومُ الْاسْلَامِ حَضَرَ مُولَانَ مُحَمَّدَ قَاسِمَ نَانْدُوئِیُّ



ناشر

ادارہ گلستان اہل سُنْت سوگودھا

## بعد از تسلیمات

الحمد لله؛ ادارہ کے قیام کو ایک سال سے زیادہ عرصہ ہو چکا ہے، اس دوران ادارہ نے کئی قیمتی کتب قارئین اور شائیعی علوم دین کی خدمت میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کی کتاب ہذا اعلان کے مطابق یکم فروری ۱۴۲۷ھ کو شائع ہونا تھی۔ مگر افسوس اس بات کا ہے کہ ۱۰ جنوری ۱۴۲۷ھ کو جبکہ کتاب ہذا کی تیاری کا کام جاری تھا اور مدیر ادارہ گلستان میں رات کو دیرینگ دفتر میں کام کرنے کے بعد رات گئے گھر جاتے تھے، راست میں ایک اچانک حادثہ کی وجہ سے بازو میں فریکھر ہگی اور ہاتھ کا جوڑ اکھڑ گیا۔ تمام کام بند ہو گیا کافی اخراجات اور بھاگ دوڑ میں علاج کرایا گیا۔ اب موصوف کو آرام ہے، مزید ہوت کے لئے قارئین سے دعا کی استدعا ہے۔

کتاب ہذا دس روز تا خیر سے پیش کرنے کی وجہ ایک قویہ تھی دوسرے یہ کہ آج کل پریس والے بہت تنگ کر رہے ہیں پریس کے عدم تعاون کی صورت میں کتاب کا بر وقت شائع ہونا مشکل کام ہے۔ ادارہ کا پر ڈرام تھا کہ اپنے ماہنامہ جشن بہار کی اشاعت خاص کے طور پر ہم یہ کتاب خریداران کرام کی خدمت میں پیش کرتے مگر ایسا نہ ہو سکا۔ تاہم گزشتہ ماہ کے اعلان کے بعد ہم پر لازم ہے کہ خریداران کرام کی خدمت میں ماہنامہ جشن بہار کے عوض ارسال کی جائے۔

ہمارا خیال ہے کہ جب تک پریس کا مہالہ درست نہیں ہو جاتا ہم بجائے ماہنامہ کے آپ کی خدمت میں کتاب میں ہی پیش کریں گے۔ گو رسانہ کی نسبت کتاب کی قیمت اخراجات کے مطابق زیادہ ہوتی ہے پھر ہم اس نقصان کو برداشت کریں گے۔

امید ہے قارئین ماہنامہ جشن بہار و معاویین ادارہ گلستان اہل سنت سرگونہ جو کہ بفضل اللہ تعالیٰ پورے پاکستان میں کثیر تعداد میں موجود ہیں زیادہ تعاون فراہم کر ادارہ کی سرپرستی فرمائیں گے۔

دالام

سید احمد حسن داٹنی نائب مدیر  
ادا و گلستان اہل سنت سرگونہ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ وَالْمَلَوْهُ  
وَالسَّلَامُ عَلَى سَيِّدِ الْأَبْيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ وَعَلَى اللّٰهِ وَآخْرَاهِهِ أَحْمَمْعَيْنَ  
أَهْمَابَعْدُ ہر چند کہ تحریر سوالات مسطورہ سے سائل کی بیانات اور جوں فہم ایسا اشکار ہے  
جیسے کامے توے میں چاند ناء،

مگر بدین نظر کہ اگر یہ سوالات کا جواب نہیں دیا جاتا اور یوں سمجھ کر کہ ۶  
جو اب جاہاں باشد خوشی !

ایسے خرافات کے جواب میں سکوت کیا جاتا ہے تو جاہوں کو اور بھی جرأت ہو جاتی  
ہے اور باطل کو اور بھی حق سمجھنے لگتے ہیں، اس لئے تختصر خفتر جواب سوالات بعد تحریر سوال  
مرقوم ہوتے ہیں۔

### السُّؤالُ الْأُولُ

ہم مرثیہ سوز میں سنتے ہیں، ہاں جسے گستکری کہتے ہیں وہ نہیں سنتے کہ وہ راگ ہے اور  
راگ حرام ہے اور حرمت اس کی خواہ قرآن میں ہو، خواہ مرثیہ میں اسے ہم منع کرتے ہیں بخلاف  
سنیوں کے کمیح سلم جلد اول ص ۲۹۲ چاہ پہ نوں کشور میں موجود ہے کہ آنحضرتؐ کے حنور میں  
دو عورتیں گانے والیاں راگ کاتی تھیں، اس میں خلیفہ اول آئے اور گہا کہ مزار شیطانی حضرتؐ  
کے پاس آیا، اس میں آنحضرتؐ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جانے دو آج عید کا دن ہے

سو معاذ اللہ خلیفہ اول اسے مزار شیطانی بنائیں اور حضرت اُسے سنیں۔ اگر فی الحیثیت مخالف قول ابو بکرؓ کے دے مزار شیطانی تھا تو آنحضرتؐ کی عصمت میں داغ لگا کہ آنحضرتؐ کو فائز بنایا، معلوم نہ ہے۔

### الجواب الاول:

اہل سُنت و جماعت جو مرثیہ خوانی کو منع کرتے ہیں تو وہ بایں وجہ کہ یہ انسانِ اہل سُنت ہے اور راگِ ممنوع ہے، اگر یہ وجہ ہوتی تو سائل کا کہنا بجا تھا کہ تم مرثیہ سوڑی میں سُنتے ہیں جس کو گلگھڑ کہتے ہیں وہ نہیں سُنتے بلکہ وجہِ ممانعت یہ ہے کہ مرثیہ خوانی پر کیا مقرر ہے، تعریف داری، علم داری، سینہ زدنی وغیرہ بدعات شنیز شدید ایجاد بندگان ہردا و ہر سس ہیں، نہ خدا نے تعالیٰ نے اس قسم کی باتوں کے لئے ارشاد فرمایا، نہ جناب سرورِ کائنات علیہ دلیل آئمہ افضل الصلوات و السلام نے یہ راہ بتائی، ہاں کلام اللہ میں ہے تو یہ ارشاد ہے وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ۔ جس کے یہ معنی ہیں کہ جو لوگ حدود اللہ سے بُرُّ جادیں دہی ظالم ہیں۔ اور یہ بھی ارشاد ہے کہ إِسْعَادُهَا أَتْرَلُ إِلَيْكُمْ مِنْ رَتِّكُمْ وَلَا تَسْبِعُوا مِنْ دُوْنِهِ أَوْ دِيَاءَ یعنی اسے لوگو! تا بعد اداری کرو اس چیز کی جو تمہاری طرف نازل کی گئی اور نہ پسیدی کرو وہ کتنے اللہ کے اور دوں کی۔

اور حدیث شریعت میں ہے تو یہ ارشاد ہے کہ مَنْ أَحَدَثَ فِيَ أَمْرَنَا هَذَا مَا لَيَسَ

مِنْهُ فَهُوَ رُدٌّ۔ یعنی جس نے ہمارے اس دین میں کوئی نئی بات نکالی وہ مردود ہے اور سب اہل اسلام یہاں تک شیعہ بھی اس بات کے معتبر ہیں کہ مرثیہ خوانی، تعزیہ داری علم پر داری، سینہ زدنی، سیاہ پوشی وغیرہ بدعات معمولہ شیعہ کا پتہ نہ کلام اللہ میں ہے، نہ حدیث میں ہے، نہ خدا نے ان کاموں کے لئے فرمایا نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم علی اکہ وسلم نے یہ راہ بتائی۔ پھر اس طرح ان کاموں کا معتقد ہونا اور ان واسیات پر ثواب عظیم کا امید دار ہونا حدود اللہ سے نکل جانے ہے یا نہیں؟ اور نئی بات کا دین میں نکانے ہے یا نہیں؟ بالحمد شیعہ مراقب ارشاد آیت وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ كَيْفَ الْمُلْكُ ہیں اور مراقب ایمانے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساری باتیں مردود ہیں؟ اس لئے اہل سُنت و جماعت ان پر اعتراض کرتے ہیں، نہ بوجہ راگ ہونے کے فقط مرثیہ خوانی ہی کو منع کرتے ہیں۔ اب لازم یوں ہے کہ شیعہ انصاف فرمائیں اور راہ پر آئیں درہ وہ جانیں خدا سے معاملہ پڑنا ہے، نیک و بد کا حساب اب اس کے ہاتھ ہے۔ دربارہ وجہِ ممانعت اگر تکین خالرہنہ ہو اور خدا کے ارشاد اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان سے دل کی بھجن نہ کلے تو ایک مثال عرض کرتا ہوں، اس کو عذر کریں گے تو یہ عرض مان ہی لیں گے۔ انشا اللہ

(باقیہ حاشیہ از صحت)

مولانا مرحوم نے کمی بیشی نئے کے ساتھ فرمائی ہے۔ اور دوسری احادیث بدعت شریعی اور سیئے نہیں کیونکہ دو احادیث فی امرِ الدین نہیں بلکہ دینی اور شریعی باتوں کے علاوہ کسی دنیا دی امری میں کوئی نئی بات نکالتے مساجح ہو گا لیکن طبقہ دُنیٰ باتِ محربات اور کروہات میں سے نہ ہو جائے چار بائی، مونڈھا، اکل، کھندا، پاچ چالہ وغیرہ وغیرہ کہ ان میں روز بروز افزایش کی تراش گراش ہو گئی ہے۔ اور تین احادیث بھی بدعت شریعی اور بدعت سیئے نہیں، اس دلیل کے لامِ الدین یعنی دین کی صافی اور مزدودیت کے لئے کوئی نئی بات نکالنی ہرگز بدعت نہیں ہے علم صرف دخوکی تدوین اور کرت فہم و اصول کی تائیت و تصنیف بفرن سہولت دیسانی تعلیم و تعلم کے لئے ہے جس کو مولانا مرحوم نے شریعت بتفہش کے ساتھ تثیل فرمائی اور یہی احادیث اگر کسی فرض شریعی کی مزدودت کے لئے ہے تو بدعت مفروضہ اور واجب برٹھک کے لئے واجبہ اور مسنوں و سخت بشرطی کے لئے بدعت سندوں و مستحبہ ہے اس لئے کہ یہ احادیث اسی شرعی امر کا تابع اور اسی سے مونتے ہیں ہمیا مبتدا و ساتابع اور اسی کو مونتے ہے جس میں سُنت بدعت کی صورت کی بلکہ حقیقت کس وضاحت سے ظاہر ہو ہے، من جس کی نے خواہ دہ عالم فاضل فاضن فتنی غوث قطب ہی کیوں نہ احادیث کوئی نئی بات نکال جس کا وجود و ثبوت پہنچ سے نہیں امرنا ہمارے اس امریتی دین میں تو اس صورت میں احادیث کی تین قسمیں ہوئیں۔ الاحادیث فی امرِ نا یعنی نئی بات ہمارے اس دین میں نکالنی الاحادیث فی غیر امرنا یعنی ہمارے اس دین کے غیر میں کوئی نئی بات نکالنی الاحادیث لَا۔ ہمُرُنَا یعنی ہمارے اس دین کی کوئی نئی بات نکالنی دیکھو یہی پہلا احادیث بدعت سیئے اور داہل کلیل شارع علیہ اسلام کل بدعت ہٹھلا کھڑھرا اور داہل ہوئی کہ پہلی یہی قسم کا احادیث کلیلہ بدعت سیئے ہے اور جو امور پہنچ سے اشارة یا کائناتی یا چشمنا شریعت سے ثابت ہو چکے ہوں اور کسی وقت میں ان کا فہرست دیویو ہو جائے تو وہ احادیث یہی نہیں بلکہ وہ سنن متعدد کی میں سے ہوں گے جیسے نماز تراویح وغیرہ اور یاد رہے کہس احادیث کی شرعاً جائز ہے اگر امور محدثیں کوئی شرعی تباہت کسی قدر نکل آئے تو جب بھی مزدھا ہو جائیں گے۔ (محدثین علیہ عنی علیہ پکرے)

لے ایک قب شریعی ہی نہیں بلکہ یہ امور بچ عقلي سے غالی نہیں۔ اللہ ذرا غیر فرمائیے انسان بیٹھے کی جن تین عقل کے قائل ہوئے کیا یہی تکرہ بیجھے ہے، کہا یہ امور بچوں کے کھل کے قدم بقدم نہیں ہیں، حصے رڑ کے کھوڑی کا گھوڑا بنا کر اڑان گھاں ڈالتے ہیں ہاتھے ہیں دوڑلتے ہیں اور رکیاں گڑیاں بنا کر شادی بیا پھر تھی چھوپی وغیرہ سب کچ سرمه سرو جو گزرتی ہیں۔ بنو رطاب طلاق فرمائیے یہ دی بندہ دستی خود ایجاد رواج ہے کہ ذری اور نقی امور کے ساتھ اصل اور داقی کا سامان مال کی جاتا ہے۔ کہیا کا جنم رادون کا مید وغیرہ سب اسی خدا بیجاد عملدر آندہ کا جھیلیا ہے۔ ۱۷۔ محمد حسین علی عن

لے ذرا انھیں کھوئے ہو شش سنچلاتے دیجھے تو ہمارے پچھے منہ پہارے رسولؐ کا یہ ارشاد بھی کیا مانو روش آئیہ ہے جس میں سُنت بدعت کی صورت کی بلکہ حقیقت کس وضاحت سے ظاہر ہو ہے، من جس کی نے خواہ دہ عالم فاضل فاضن فتنی غوث قطب ہی کیوں نہ احادیث کوئی نئی بات نکال جس کا وجود و ثبوت پہنچ سے نہیں امرنا ہمارے اس امریتی دین میں تو اس صورت میں احادیث کی تین قسمیں ہوئیں۔ الاحادیث فی امرِ نا یعنی نئی بات ہمارے اس دین میں نکالنی الاحادیث فی غیر امرنا یعنی ہمارے اس دین کے غیر میں کوئی نئی بات نکالنی الاحادیث لَا۔ ہمُرُنَا یعنی ہمارے اس دین کی کوئی نئی بات نکالنی دیکھو یہی پہلا احادیث بدعت سیئے ہے جو بدعت شرعی اور بدعت سیئے ہے جس کی قیمت دلصیری دیا جائے۔

مکرہ ہوں تھوڑی نہ سہی تشریحی سہی۔ پرانیا در کے حق میں دہی مباحثات سو بائیں وجہ کر ان کے فعل سے اباحت معلوم ہوتی ہے موجب ثواب ہو جاتے ہیں۔ غاہر باقیں میں اس کی یہی مثال ہے جیسے غذائے قوی ضعیف المعدہ کے حق میں موجب نقصان اور قوی المعدہ کے حق میں باعثِ قوت۔ لیکن ظاہر ہے کہ امور مکروہ میں اشتراک شیطانی ضرور ہوتا ہے۔ بہت نہیں، تھوڑا ہی سہی باعثِ عذاب نہ ہو، سبب کراہت ہی سہی دسرا اور فرض کیجئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سنتے ہی تھے اور ابو بکر صدیق کو آپ کی بیوی اری کی اطلاع بھی تھی۔ اور اسرار پر امر مباح وجہ کراہت خالی شر شیطان سے نہ ہو، تب بیش بریں نیست کہ وجہ مذکور انہیں نے اس کو مزمار شیطانی کیا ہے، مگر اس سے یہ کہاں سے لازم آیا کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں بھی یہ اس کا سنتا بوجہ اغوا شیطانی ہو؟ ایک فعل ایک کے حق میں موجب ثواب، اور درسرے کے حق میں موجب عذاب ہوتا ہے۔

چونکہ سُنی سنائی کا ذکر ہے تو میں بھی اسی ضلع کی مثال عرض کرتا ہوں،

سننا بعضوں کے لئے باعثِ ہدایت اور موجب ثواب اور بعضوں کے لئے ضلالت ہے اور باعثِ عذاب ہے۔ کلام اللہ ہی میں ارشاد ہے: **يُعِلِّمُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا۔ ابْ دِكْھِنَ ثَوَابْ دِعَابْ مِنْ زَمِنْ دَسَّانَ كَافِرَتْ ہے۔** ایک فعل میں جب یہ دونوں مجتمع ہوئے تو اباحت و کراہت تو نیچے کے درجے میں ہے، یہ دونوں الگ بہت در شخصوں کے مجتماع ہو جائیں تو اسارائیں کیوں ہے؟ یا حضرت خلیفہ اول ہی سے صدر ہے کہ وہ اگر سید ہی کہیں تب بھی اللہ ہی سمجھیں۔

یہاں تک تو بطور تحقیق جواب تھا اب طور الزم یعنی ہماری نہیں مانتے تو خدا کی تو مانے خدا دند علیم حضرت ہارون علیہ السلام کو اپنے کلام پاک میں بنی فرماتا ہے۔ کبھی بھوے چوکے کلام اللہ دیکھا ہو تو شیعوں نے سورہ مریم میں یہ آیت بھی دیکھی ہو گی، وَهَبَنَا اللَّهُ مِنْ رَحْمَتِهَا أَخَلَّهُمْ بَرُّوْنَ مُنْدَسِّيًّا جس کے یہ معنی ہیں کہ دیا ہم نے موسیٰ کو اپنی رحمت سے ان کا بھائی ہارون بنی اور انہیں بڑا بزرگوار کے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بیشادت کلام اللہ سر کے بال پکڑ کر کھینچے۔

چنانچہ کلام اللہ پڑھا ہوگا تو سورہ اعراف میں یہ بھی دیکھا ہوگا، فَأَخَذَهُ بِرَاسِ

لہ اور اس سے پہلے یوں فرماتے ہیں و ملائجع **بَيْتِ** قومہ غضبان اسفا اور جب حضرت موسیٰ (بَقَةٌ عَاصِيٰ بِرَمَثُ)

جیسے ہمارے تمہارے جسم میں ہاتھ پاؤں، آنکھ، ناک اعضا ہیں اور سر ایک کے لئے ایک ایک مقدار ہے۔ دو ہاتھ، دو پاؤں، دو آنکھیں پانچ انکلیاں ہر ہر ہاتھ پاؤں میں۔ ایک مسے، ایک ناک، ایک نیز انتیاں دین میں بھی بہت سے ارکان ہیں۔ یعنی نماز، روزہ، نج، زکوٰۃ، اور پھر ہر ایک کی ایک مقدار ہے؛ نمازیں رات دن میں پانچ، تو روزہ برس بھر ہیں تھیں؛ علی بذا القیاس زکوٰۃ ہرسال ہے، نج عمر بھر میں ایک بار۔

مگر جیسے آنکھ، ناک اپنی مقدار معین سے کم ہو جب بُری معلوم ہوتی ہے، زیادہ ہو جب بُری۔ ایک ناک کی جگہ اگر دوناکیں ہوں اور دو آنکھوں کی جگہ اگر تین ہوں دیسے ہی بُری معلوم ہوں گی۔ جبکہ فرض کیجئے کسی کے اصل سے ناک نہ ہو یا کوئی ہو با بلکہ جیسے ہمارے تمہارے وجود میں کمی بھی اپنے انداز سے بُری معلوم ہوتی ہے ایسے ہی دین میں بھی کمی بھی اندازہ نہیں سے بُری اور ناموز دن ہو گی۔

اس مثال کے سُننے کے بعد اہل انصاف تو انصاف ہی فرمائیں گے اور جن کو خدا نے پیش کیے انصاف عنایت نہیں کی وہ ہماری تو کیا خدا کے صواب کی بھی نہیں مانتے، باقی سائل نے جو کچھ خلیفہ اول پڑھنے والے میں اس کا جواب بطور تحقیق تو اتنا ہی بہت ہے کہ ابو بکر صدیق **بَنِي نَهْيَنَ** جو نام احکام ان کو معلوم ہوتے۔ مژاہیر کی بُرائی سُنی ہوئی تھی پر یہ تفصیل معلوم نہ تھی کہ صرف عید کے دن جائز ہے اور باقی مژاہیر حرام، سو اپنے خیال کے موافق منع فرمایا۔ باقی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیدار ہونا ان کو بالیقین معلوم ہوتا تو پھر اس اعتراض کی گنجائش تھی کہ ابو بکر اس کو مژاہیر سمجھتے تھے۔ تو یوں معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے بنی کو مزمار شیطانی کا سننے والا سمجھا اور مخصوص نہ سمجھا۔

علاوہ بعض اعتراف اسے کہتے ہیں کہ جس پر اعتراف کیا جائے اس کی ان باتوں کو توثیقی ہے جو اس کے نزدیک ستم ہوں اور اگر اس کے نزدیک ایک بات مسلم ہی نہیں تو اس کا توثیقنا اس کو کیا مضر، مثلاً اہل اسلام پر اعتراض اسے کہتے ہیں کہ حضرت سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کا نفوذ بالشہد بنی نہونا، سا صرا کا ہن، دنیا پرست ہونا ثابت کرے اور ابو جہل کا کافر یا دنیا پرست اور برائی کا ثہرت اہل اسلام کو کیا مضر ہے؟

سو اہل سنت و جماعت کے نزدیک مباحثات جیسے امتحان کو مباح ہوتے ہیں، انہیاً کو بھی مباح ہوتے ہیں۔ ہاں اتنا فرق ہے کہ بہت سے مباحثات امتحان کے حق میں کسی قدر

بہبتدت جاپ عثمان رضی اللہ عنہ کے گمان رکھتے ہیں، کلام اللہ پر عمل نہ کرنا، دونوں صورتوں میں میسر نہیں۔ صرف اتنا فرق ہے کہ پہلی صورت میں مثل کفار زمانہ سید الابرار احمد مختار صلی اللہ علیہ وسلم کے ہوں گے، دوسری صورت میں مثل کفار زمانہ جامیت کے بالجملہ کلام اللہ کے عالموں حافظوں پر یہ بات مخفی نہیں کہ حضرت ہارون کے پاس جلنے سے پہلے بنی ہوچکتے اور علی ہذا القیاس حضرت موسیٰ علیہ السلام کا تواریت کے لئے کوہ طور پر جانا اور حضرت ہارون علیہ السلام کو اپنا خلیفہ بنانا اور پھر سامنی کابنی امیر ائمہ کو گراہ کر دینا اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کا خاتمہ میں لوث کر ہارون علیہ السلام کے سرکے بال پکڑ کر ٹھیک کریا کہنا: آفھمیت امیری ہر کے پرمیونی ہیں کہ تو نے میرے حکم کی نافرمانی کی۔

یہ سب ہاتھیں دفعہن کے غرق ہونے کے بعد کی ہیں ۔ چنانچہ سورہ اعراف، سورہ طہ، سورہ شمراء کے سیاق و سباق اور نیز راتلاق شیعہ وسیع ثابت ہے،  
اب حضرات شیعہ کی خدمت میں اسکے علام خاندان اہل بیت کی یہ گزارش ہے کہ حضرت  
موسیٰ علیہ السلام نے اگر حضرت ہارون علیہ السلام کو وہی حکم کیا تھا جو حکم خدا ہے اور انہوں نے اس کی  
نافرمانی کی، جس کی نسبت یہ فرمایا آنفَعَصَبَيْتَ أَهْرَيْ تب تو حضرت ہارون علیہ السلام  
کی عصمت کو کیوں نکر تھا میں گا ہے اور اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوئی امر خلافِ مشرع ارشاد فرمایا  
تھا تو حضرت موسیٰ علیہ السلام کی معمومیت کو نبوز بالشد داغ لگے گا، اور اگر وہ حکم نہ متوافقِ مشرع تھا  
نہ مخالفِ مشرع، یوں ہی بحاجتِ دینیوں میں سے تھا تو حضرت ہارون علیہ السلام کا تصور ہی کیا تھا  
جو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ان کی ہنگام عزت کی، ان کی نبوت اور بڑائی کا کچھ لحاظ نہ کیا یا ہے؟  
قطع نظر بورت کے حضرت ہارون علیہ السلام بڑے بھائی بھی تو تھے اور بڑا بھائی بھی تھا بپ کے ہوتا  
ہے۔ بہر حال حضرت موسیٰ علیہ السلام سے یہ حکمت از قسمِ معصیت تھی، جس سے عصمت کو داغ  
لٹو کیا گئے بالکل سیاہ بن جائے، اگر حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت ہارون علیہ السلام کی عصمت  
اویجود اس دستِ گریبان ہونے کے بھی ہمیں جاتی اور حضرت ہارون کے عاصی سمجھنے سے چکھے  
بیت آنفَعَصَبَيْتَ أَهْرَيْ شاہد ہے ان کی عصمت کو داغ نہیں لگتے ہے۔

لتحضرت ابو بکر صدیقؓ نے اگر دوں کو منار شیطانی سمجھ کر منع کیا ہے جاکی، اس میں اور اس میں توزین و آسمان کافر نہ ہے۔ وہ قصہ کلام اللہ میں ہے جس کے انکا رسے کدمی کافر ہو جاتے ہے

اَخِيهِ يَجْرِيُ الْيَهِ۔ جس کا عاصل یہ ہے کہ جو معروض ہوا، اور سورہ طہ میں، وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ اَهْلِي هَارُونَ ابھی اشْدُدْ لِي اَزْرِي وَأَشْرِكْ لِي فِي اُمَرْيٍ۔ اور سورہ شمرابیں جبکہ فارسیں  
الی هَارُونَ بھی دیکھا ہو کہ جس کو اپنے ماقبل اور مابعد کے طالنے سے یہ بات نکلتی ہے کہ حضرت  
موسیٰ نے حضرت اہر دُن کے نبیت کی استدعا اُسی وقت کی ہے کہ جس وقت ان کو خلعت بیوت  
حاصل ہوا۔ غرف فرعون کی طرف جانے سے پہلے حضرت اہر دُن کی نبوت کے خواستگار ہوئے  
اور پھر فَقَدْ أُرْتَيْتْ سُوْلَكَ يَا مُوسَى۔ سورہ طہ اور کلّہ فَإِذْ هَبَأْ يَا يَتَّا إِنَّا مَعَكُمْ مُسْتَعِنُونَ  
سورہ شمرابیں موجود ہے جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ دعا اور استدعا فرعون کی طرف جانے  
سے پہلے ہی مقبول ہوئی، یہ سارے ٹوکے اس لئے دیئے کہ کوئی ٹھوپی لامتی بوج ٹکارا د کرے  
اگرچہ شیعہ اپنی بہت درمی سے اب بھی باز نہ آئیں، کلام اللہ کو بیان عثمانی سبلائیں، کلام الی نہیں۔  
چانپر کہتے ہیں اور اس لئے ملائے اہل سنت نے اور نیز اس سیمہ داں نے ہدیۃ الشیعہ  
میں اس کے جوابات دنداں شکن لکھے ہیں اور ان سب سے بڑو کریہ ہے کہ اگر شیعہ اصل سے  
کلام اللہ کو نہ مانیں تو ہمارا اور ہمی حساب اور لیکھا ہے، اور نہیں اور ہر سبھی، آپ کو پچاڑیں گے  
آخر شیعہ دوستی حدیث ثقلین کے سمجھی قائل ہیں۔

اس حدیث کا ماحصل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں تم میں دو بھاری چیزیں چھوڑے جاتا ہوں، ایک کتابت اللہ، دوسرا ہی اپنی عترت۔ جب تک تم اپنے دونوں کو پکڑے رہو گے قب تک گمراہ نہ ہو گے اور غلط ہر ہے کہ کلام اللہ کسی پاس ہر اور نہ پکڑے یعنی اس پر عمل نہ کرے یا پاس نہ ہر کوئی چھینے جائے یا جلا دئے، جیسا حضرات شیعہ

(باقیہ ایشیاء از صک) علیہ السلام دا پس تشریف لائے اپنی قوم کی طرف تو فھر میں بھرے ہوئے اور رنجیہ ناٹر قال خلفتمنی من بعدی اجلم امرد بکو فرمایا تم نے میرے بعد برا کام کیا اور اپنے رب کے احکام کو آئے نہ دیا اور جلدی کر بیٹھے اور القی الامواح واخند برا سے یخیر الیہ اور تواریت مقدس کی تختیاں پھینک دیں اور حضرت بردنی کے سر کے بال پکو کر اپنی طرف ہمپھرے گئے۔ ۱۲

لئے قابل رہ اشیج لی صدری ویسیلی امری فرمایا اسے رب بخوردے میرا سینہ علوم دعارت سے اور میرے کاموں میں آسانی عطا فرموا واحل عقد کا من لسانی یقہوں توں اور میری ای زبان کی لکھت دوڑ فرماتا کمکر میری بات لوگ سمجھیں واجعل لی وزیراً من اہل ہر ہون ائی اشتدہ بے اڑی و اشرکہ فی امری اور میرا ذری دشیرہ میرے بھائی ہماروں کو بنادے جس سے میری کمزعت مضبوط ہو جادے اور اسے میرے امور راست میں شرک کر۔ ۱۷

یہ قصہ حدیث واحد میں ہے جس کے لکا سے کفر عائد نہیں ہوتا۔ وہاں حضرت موسیٰ علیہ السلام جو بنی ہیں اور بنی بھی کیسے بنی ہارونؑ کو عاصی سمجھتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ بنی کافہم کیسا ہوتا ہے؟ یہاں اگر دن کو مژما شیطانی سمجھا تو ابو بکر صدیقؓ نے سمجھا جوان کے معتقدوں کے نزدیک بھی بنی نہیں، امتنی ہیں، حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کم ہیں، حضرت موسیٰ وہاڑوں علیہما السلام سے بدرجہا کمتر ہیں، ان کی غلط فہمی سے سنیوں پر کچھ عیب نہیں لگتا۔ کیونکہ ان کے نزدیک سوابنی کے کوئی مخصوص نہیں اور شیعوں کے اصول کے موافق بنی قومنی، امام جمیں مخصوص ہیں۔

پھر سُنی تو اعمال ہی مخصوص کہتے ہیں جسے مخصوص کہتے ہیں۔ شیعہ مخصوصوں کو فہم میں بھی مخصوص سمجھتے ہیں، جیسے اعمال میں مخصوص سمجھتے ہیں۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ گناہ ان سے صادر نہیں ہوتا، دیسے ہی غلط فہمی سے مخصوص ہوتے ہیں۔ سو اگر حضرت ابو بکر صدیقؓ نے غلطی سے دن کو مژما شیطانی کہہ دیا تو کیا گناہ کیا؟ ایک غلط فہمی ہوئی، جس سے نہ ولایت میں نفقات ہے سنیوں کے نزدیک نہ خلافت ہیں۔ بلکہ ان کے نزدیک بنی سے جی غلط فہمی ممکن ہے اور حضرت موسیٰ علیہ السلام سے شیعوں کے نزدیک (بوجہ مخصوصیت) غلط فہمی تو ممکن نہیں حضرت ہادون علیہ السلام کو جوانہوں نے عاصی سمجھا تو شیعوں کے نزدیک نجوذ بالند صحیح سمجھا ہوگا۔

علاوہ بری حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اگر شیطان کی طرف نسبت کیا تو سببے دالیوں کے فعل کو نسبت کیا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مرن نسبت نہیں کیا، بلکہ آپ ہی کی خاطر بھرہ کا، یعنی جیسے اور کافروں، فاسقوں سے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ادب نہیں کرتے تھے، رشتے بھرگتے تھے، یہاں بھی بمقتضائے اوبی محبت بُری عصمت ہوئے اور منع کیا۔

اور جب کفار، فجار کے اعمال دیکھنے کے باعث انہوں نے یہ خیال نہیں کیا کہ آپ برضنا در غبت دیکھتے ہیں، ایسے یہاں بھی بشرط بیداری یہ نہیں سمجھا تھا کہ آپ برضنا در غبت دیکھتے

لہ محب تماشے کے ادھر عصمت اللہ کا دہ نور دشکر الامان الامان ادھر حضرت تقیہے چاری صحت بے چاری سے دست دگریاں؟ غور فرمائیے کہ تقیہ کی جیسی برقی چیزیاں بے کس عصمت کوں نہیں یعنی دستیں۔ ایسے کہ امام کا معلم قری و فضل بالتقیہ اور بغیر التقیہ شہزادہ اور سیاں بالتقیہ اور بغیر التقیہ کے اور برقی و فضل داہر ہے بالتقیہ اور بغیر التقیہ میں تو لا محال وہ مشکوں و نامعتبر ہر کا تو امام کا معلم قری و فضل مشکوک و نامعتبر ہو گا۔ اور یہ شکوکیت اور بے اعتباری مٹانی عصمت ہر قوی تو لا محال کہ تقیہ منانی عصمت ہر ڈا جان ہے۔

ہیں بلکہ سات کلام سے فہم ہو تو یہ بات صاف روشن ہے ابو بکر صدیقؓ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی نسبت خیال کیا کہ آپ کو یہ فعل بُرا معلوم ہے تاہو گا پر آپ شاید ایسے چپ ہوں جیسے بعض بزرگ بوجہ کمال حلم کے چھوٹوں کی بہت سی بڑی ظیلوں پر سکوت کرتے ہیں۔

غرض حضرت ابو بکر صدیقؓ نے لگان میں یہ آیا کہ آپ کو بُرا معلوم ہوتا ہے مگرچہ کوئی کروہات نہر ہی سے آپ منع نہیں فرماتے اس لئے آپ نے کچھ ارشاد نہیں فرمایا، سو ابو بکر صدیقؓ رضی اللہ عنہ کو بوجہ کمال ادب کے اتنی بات بھی بُری معلوم ہوئی اور یہ ایسا قصد ہے کہ اپنے بزرگ کے سامنے کوئی لڑکا حصہ پینے لگے اور وہ (بزرگ) بوجہ داشتمانی خود کچھ نہ کہیں لیکن ان کے خادم یوں کہیں کہ ہیں! ایسی بے ادبی بزرگوں کے سامنے؟ لیکن ملاحظہ قصہ حضرات موسیٰ دہاروں علیہما السلام سے خوب روشن ہے کہ حضرت موسیٰ علیہما السلام نے خود حضرت ہاروں علیہما السلام بنی کو عاصی سمجھا، اسے بھی جانے دیجئے عصیان اور مژما شیطانی میں بھی زین اور آسمان کا فرق ہے، مژما شیطانی سے تو فقط اتنی بات معلوم ہوئی کہ شیطان کو اس نیں میں دخل ہے، یا شیطان اس سے اُڑسخن ہوتا ہے۔ یہ نہیں ثابت ہوتا کہ مشرک یا کافر یا گناہ کبیرہ یا صغیرہ یا کروہ تحریکی یا نزدیکی غرض ایک گول بات ہے۔ حس کے بیس پہلو ہیں۔ اور ظاہر ہے کہ شیطان کو ان سب باتوں میں دخل ہے۔ بلکہ طول اہل اور حدیث نفس کے بھی شیطان ہی سے ہوتی ہے، اور حضرت آدم علیہ السلام کی نسبت شیطان کی وسوسہ اندازی خود کام اللہ میں نہ کوہرے: *وَسُوْسَةَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ*۔ سورہ اعراف میں اور فاتحہ لہمما الشیطان عَمَّا فَاعْلَمَ جَهَنَّمَ اهْمَّا کا دا فیہ وَ دیکھا سُنا ہو گا۔ اور صرگروہ انبیاء میں *وَهَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لَمْ يَنْهَى إِلَّا وَ مَا نَهَى إِلَّا فَلَمَّا أَتَى الشَّيْطَانَ فِي أُمَّيَّتِهِ مَوْجُودٌ هُوَ*۔ ان سب آئیوں کے ترجیس دیکھئے اور انصاف کیجئے کہ وسوس اور القاء شیطانی کی اضافت مژما شیطانی کی اضافت سے اکس بات میں کم ہے، مگر عصیان نافرمانی کو کہتے ہیں جس سے انبیاء، بالیقین مخصوص ہیں۔ اب حضرات شیعہ بڑائے خدا انصاف کریں کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ کے مژما شیطانی کہنے اور

لئے ہم بے چاری کا یہاں سیا کام ذہن سیم اور فہم مستقیم تو آپ لوگوں کے نام سے خراستے ہیں نہر جھائختے ہیں۔

لئے پس وسوس پیدا کیا اور، دلوں کے واسطے شیطان نے۔

لئے پس ان کے استقلال کے پاؤں کو شیطان نے پھسلا دیا پھر دلوں کو نکال دیا میں سے جہاں کر دہ دلفتھ

لئے اور نہیں بھیجا ہم نے تیرے پہنے کوئی رسول اور نہ کرنی بھی مگر جیکہ اس نے کوئی ننکر تو زادہ شیطان نے اس کی تباہیں وسوسہ۔

ما جس اول و مقدمی اہل سنت کے نزدیک صورخ مقیر نہیں۔ مجمع ابخار کے آخرین دیکھ پہنچے۔ داقعی کی شان میں کیا لکھا ہے۔ مگر اس بات پر ترزا نظران اور اساق عقب گذاری پر حکم گیریں گے۔ اور یہ کہیں گے کہ ساری باتوں کو خر اور اساق غلطی بتانے لگا اور صاحب ساراں اب ستر من کو کوئی یوں نہیں کہے گا۔ کہ حضرت نے جبات کہی طوفان شیطان ہی لکھا ہے۔ کوئی اہل علم تو بتائے۔ کہ حضرت نے کہا ایک بات کے کوئی بات پر کہی۔ اس لئے یہ عرض ہے۔ کرم نے آپ کی خاطر سے اس روایت کو مانا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے رونے کی اگر شکایت ہے تو سفرت ایسی بھی بیشاد است سال موریں ابی بکر کو روئے۔ اگر حضرت عائشہ نے اس کا دصان نہ کیا۔ اس نے یہی صاحبیت اور زوجیت نہیں کا کچھ لحاظ نہ کیا تھا۔ تو حضرت ایسی نے اس کا کچھ دصان نفر یا کہ کل اس نے حضرت عائشہ زوج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زوجیت اور صاحبیت کا دصان نہ کیا تھا۔ مگر کو اس کے غم میں رونما سب نہیں۔ یہ کوئی کو حضرت ایسی نے بھی جنگ جمل میں حضرت عائشہ کی زوجیت و صاحبیت کا لحاظ نہیں کیا۔ اگر اس بات کا لحاظ کرتا ہو تو اسی وجہ سے ان کا علم نہ کرنا مناسب تھا۔ تو یہ فرمائیے کہ حضرت ایسی نے ایسا کام کیوں کیا۔ اور اسی وجہ سے اپنی بہن کا لحاظ نہ کیا۔ تو اس کا یہ جواب ہے۔ لاریب حضرت ایسی برقی تھے۔ ہم وہ نہیں کہ حضرت نے اپنی بہن کا لحاظ نہ کیا۔ تو اس کا یہ جواب ہے۔

شیعہ حق بات کو ہضم کر جائیں۔ پاس کہنے سے کیا فائدہ۔ محمد بن ابی بکر سینوں کے کیونکر مقتدا اور پیشنا اور امام وقت تھے جن کا فنل سینوں کے نزدیک مستند ہے۔ وہ سے یہ نے کہ اگر زکار نہیں کیا۔ تو حاجت سندری کیا ہے۔ اہل سنت حضرت ایسی کی خلافت کے وقت ان کے خلیفہ برحق ہونے کے دل سے قائل ہیں جیسے خلافت کی خلافت کی حقیقت کے ان کے زیام خلافت میں قائل ہیں سند کی تو اس وقت ضرورت ہوتی جب اہل سنت حضرت ایسی کے برحق ہونے کے منکر ہوتے۔ پھر اس بیہدہ سرائی سے کیا فائدہ۔ اس پر حضرت عائشہ اور حضرت ایسی کے رونے سے آپ کریں ہاتھ کیا یہ تو فرمائیے کہ یہ کہنی سی دلیں ہے۔ اسے کلام اللہ کی آیت کہتے یا حدیث کی دلائل کہتے۔ اس دیوار نکنی ترک سے اس بحث میں کیا ہاتھ آیا۔ کی خلافت حضرت ایسی سے ہاتھ آگئی۔ یا آپ کی امامت کے سک کا تبالہ اس سے درست ہرگیا۔ مثل مشورے ہے بیاہ میں بیج کا لکھا کیا، امامت حضرت ایسی کی کجھ۔

لئے۔ اور نہ نہنا تو بچ پر دشمنوں کو اور نہ کر تو بچ کو ہر را قوم ظالمین کے۔ ۱۲

سچنے عصمت کو بھلکتا ہے یا حضرت موسیٰ علیہ السلام کے افعاصیت امری ہے؟ صاحبو! یہ ساری غرای کلام اللہ کے یاد نہ ہونے اور کلام اللہ پر شک اور عزل نہ کرنے کی ہے۔ اگر حضرت شیعہ کو کلام اللہ کی طرف توجہ ہوتی تو اس اعتراف کو منہ پر جھی نہ لاتے۔ خیر خدا نہ کریم ہیں اور انہیں کلام اللہ کی پیروی کی توفیق ہے۔ بالجملہ حضرت شیعہ کی خدمت میں ہماری یہ عرض ہے کہ ابو بکر صدیق تو مقتضانے تقریبے قصور نہ کلے، پھر اب ان صاحبوں کو ہمارے اعتراض کا جواب دینا چاہئے کہ :

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے با وجود کی حضرت ہامدن علیہ السلام کی نبوت اور عصمت سب سے زیادہ واقع تھے (بعد از خدا)، کبکہ آپ ہی کی اسد عاسے ان کی نبوت کی نوبت پہنچی۔ پھر کوئی ان کو عاصی سمجھا اور پھر سمجھے بھی تو اس درجہ کو کہ شک کا بھی احتمال نہیں۔ ہر طرح سے یقین کا یقین ہے، در نہ سر کے بال اور ڈاڑھی کے بال کھینچنے اور پکڑنے کی نوبت نہ آئی۔ بلکہ آیت : وَلَا شُتُّمْتُ فِي الْأَعْدَاءِ وَلَا تَبْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اُن کو نہ سرہ ظالمین سے سمجھا۔

### السؤال الثاني

ویکھو معاویہ بن ابی سفیان نے قابو پاک محمد بن ابی بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ خلیفہ اہل سنت کو قتل کی اور حمار کے شکم میں رکھ کر ان کی لاش کو جلایا اور اُم حبیبہ خاتون معاویہ نے کہ کو سپند بھجن کر عائشہ اپنی سوکن پاس ازراہ فرح و سرور یحیی دیا کہ تمہارا بھائی اسی طرح مار کر بھجا نا گیا۔ سو عائشہ نے تامر گل غم بادیں کل گوس پسند شکایا اور عائشہ وجہاب الیہ خبر اس کی سُن کر بھیت روئے اور اُم حبیبہ قاتل پر اس کے لعنت کرتی تھی، کما ذکرہ الواقعی حال انکہ یہ باراد وہی برادر تھا کہ جو وجہاب ایسی کے ساتھ ہو کر اپنی بہن عائشہ کو صافی تھیت یا علی حریک بھری بصرہ پہنچیت دی اور پکھ جیا۔ آنحضرت زوجیت و صاحبیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ترکیا۔

الجواب للسؤال الثاني

جواب سائل صاحب وقت سوال کچھ بیک بھی نہیں کئے ہوتے ہیں۔ اہل فیض معلوم نہیں ہوتے ہیں، اہل فہم بھی نہیں معلوم ہوتے، کہ وہ سیتوں پر اعتراض کرتے ہیں۔ یا شیعوں پر یادوں پر۔

لہ اور نہ نہنا تو بچ پر دشمنوں کو اور نہ کر تو بچ کو ہر را قوم ظالمین کے۔ ۱۲

یہ ہمیں تقریر یا اور اگر مقصودی والہا تجربہ تھے باطن یہ نسبت زوجہ مطہرہ و حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہے ۔ اور اس پر دیے یہی حضرت عائشہ پر طعن مد نظر ہے ۔ تو ما فی مصیر عہد مشہور کلخ انہما زندگی اس سنت پر مناسب ترین ہے تھا کہ استقام ام المؤمنین عہدہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم میں ہم یعنی دل کے پیغمبروں پر چھوڑنے پر ایسے نام بکار دیں کوہ بہ کہنا کیا شیطان کو برائی کی کیا حاجت ہے ۔ اور اس کی بحیاد و مذمت کی ضرورت کیا ہے۔ جیسی اس کی خوبی اور بزرگی معلوم ہے ۔ حضرت رواضنگی شان میں بھی مشہور ہے ۔ (ادا دھی خراستہ الاعنة از دخیزہ دیر و میریزد۔ بالجملہ رافضیوں کے بہائیتی کی تو حاجت نہیں۔ ہاں جواب اعتراض چاہئے۔ صاحب حقیقتی جواب تو اس کا یہ ہے کہ لا ریب اپنے ایام خلا میں حضرت امیر راضنی پر تھے۔ بیشک وہ حق پر تھے۔ اور حضرت عائشہ خطاب پر تھیں۔) بوجہ خطاب نیان معاشر نہیں۔ ورنہ روزہ میں یہوں لکر پانی پینا کھانا کھانا۔ یا بوجہ خطاب جیسے دھنور کرنے میں بھی پانی حلن میں اتر جاتا ہے۔ ایسے امر کا مرتكب ہونا مجب عذاب اور وجوب کفارہ ہو اکرتا۔ علی بنا تھیاں بوجہ غلطی اگر کوئی حرکت نامناسب ہو جائے۔ تو اس پر بھی خدا کے یہاں سے گرفت نہیں۔ ورنہ اب رکے روز قریب عز و ذہب آتا ہے کہ ابھی غروب نہیں ہیا۔ اگر کوئی شخص بوجہ غلطی یوں کہے کہ آناب عز و ذہب ہو گی۔ اور یہ کچھ کروزہ افطار کر لے۔ اور پھر آناب نو دار ہو جائے۔ چنانچہ اکثر ہو جاتا ہے۔ تو لازم یہ ہے کہ ایس شخص مذنب ہو جان کہ باتفاق شیعہ و سنی ایسے افواہ پر خدا کے یہاں مو اخذہ نہیں۔ ایسے شاہزادت صاحب ادراک ایسا ہے۔ یا میانہ عات انبیاء جیسے حضرت مارون اور حضرت مولے علیہ السلام نے افراد کیا کہ میں کوئی تکرار نہ کروں گا۔ ایں ذریبہت کمال عقل ایسا کہ کیسی ہی باریک بات کیوں نہ ہو۔ اے بھی کہہ جائیں۔ پھر اس پر بھی حضرت مولے نہ کہے۔ سمجھنا تو درکار یونہی کہتے کہ اس میں کچھ بخیس ہو گا۔ بصر کرنا چاہئے۔ اور نہ کھینچ کر تھہرا۔ سب بوجہ غلطی ہوئے ہیں۔ جان بوجہ کر نہیں ہوئے۔ جوان پیسا عتراف میں کیا جاوے۔ باقی رہی یہ بات کہ وجد غلطی کیا ہوئی۔ اس کا جواب اول تھی ہے کہ تم کو اس سے کیا بجشت۔ حضرت مولے اور حضرت مارون کی طرح مھنوں کو نیزگ سمجھا جائے۔ اور عجیتی نظر ہے تو۔ نے حضرت عثمان کے قاتل حضرت ابیر کے ساتھ ہوئے تھے۔ بوجہ حضرت امیر بابی و بید قدها کے لیے یہیں دیکھ رہے تھے۔ کہ ان شوہ و پیغمبر نے بی بنا اپنی بڑے زور کی خلافت کو حجب ایسا اگر عتراف میں ہے۔ یا پر نسبت محاربات حضرت ابیر کوہ طعن ہے۔ تو وہ بھی مندن ہو گیا۔ بالجملہ زیر بزرگ دیا تو میری خلافت ابھی جیسے بھی۔ نہیں پائی میرے قابوں کیونکہ آئیں گے۔ ورنہ اس سنت دالجاعت کے نزدیک یہ حاربات بوجہ غلطی واقع ہوئے۔ طرفین سے قصور کی تھا۔ برسے کی بات ہے جحقیت کے بعد قاتل کو پیچن کر قصاص میا جائے گا۔ حضرت عائشہ اور حضرت یہی حضرت مولی دہارون علیہ السلام دست دگریاں سہئے۔ اور ہاتھا پائی میں قصور دلوں میں سے کمی کا نام تھا۔ باقی رہا جلد ہر کبک حریبی۔ اس کے یہ معنی ہیں کہ جان بوجہ کر نہ بوجہ غلطی جو تم سے

لڑکا۔ تو گویا مجھ سے لڑکا یہ نہیں کہ جس طرح سے کوئی تم سے رہے مدد یا خطاڑا یا بوجہ غلطی وہ سب میری ہی رہائی کے برابر ہے۔ ورنہ آیت مکان ملومن ان یقتن موصیٰ اک خطاڑ جس کے معنی سے صاف یہ بات روشن ہے کہ تقلی خطاڑیں کچھ نہیں غلط ہو جاوے گی۔ اور یہ بھی نہیں اگر مذکور حدیث عام ہے تو اسی وجہ سے عام ہو گی کہ فاسد الفاظ حکوم پر دلالت کرتے ہیں مگر جسے غیر محرک کو عام لیتے ہو تو نہیں حربی کو بھی عام لیجئے اور یہ ہدایت فہم تقابل محوظ رکھتے ہیں یوں کہے کہ تم سے مدد اڑانا تو مجھے رُڑنے کے برابر ہے۔ اور تمہے خطاڑ رہنا مجھ سے خطاڑ رُڑنے کے برابر ہے مگر خطاڑ سے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مدد اڑانا اور آپ کی جان پر جھوک تکذیب کرنے بھری ہے مغلی اور یہ خبری میں اگر کسی سے یہ حرکت ہو جائے اور بعد مذکور حدیث ہو کہ شرائط آداب بجا لائے تو نقد نقل کی روے تقابل متاب نہیں بحق اگر کوئی کی تو کچھ حاجت نہیں۔ ابی عقیل کے نزدیک بیہی ہے نقل کی بات پر جھٹے تو کلام ایڈ موجد ہے لفظ بعد ما تیش اور من بعد ما جاہاتهم البینات اور لفظ و ہم ہیں مُون سے ظاہر ہے کہ عقاب ای وجہ سے ہے کہ وہ جان کرایی حرکت کرتے ہیں۔ بکار آیت کا ولئن ابتعد اہو اہم بعد المذاہی جاہک من العلم مالک من اللہ من و لی دکان نصیرہ سے یہ سیم مرتبا ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم یہی بوجہ خطاڑیں اگر کچھ مخالف منی مذاہدی کر بیائیں تو کچھ حرج نہیں۔ بالیہ حقا کی خالقیت بوجہ غلطی جب نظر نہ ہو تو رسول اللہ علیہ وسلم کی خالقیت بوجہ غلطی بدر جم اولی مضر نہ ہو گی۔ پھر حضرت کی خالقیت اگر بوجہ غلطی ہو تو اس کا ذکر کچھ نہیں اور یہ بھی نہیں لفظ حربی شیعوں کی نزدیکی سے خاص ہے مگر جیسے حدیث مذکور میں مذکور میں تقلی خطاڑ عام ہے آیتہ ومن یقتن موصیٰ

متعدد افخیز اُرہ جہنم خالدہ افیہا و غضب اللہ علیہ ولعنة داعد لہ عذابا عظیماً ہی بھی با اعتبار الفاظ عام ہے۔ باعی۔ نافی قطعیت الظریفی اسیں لے چاہئے مون کو کتنی کرسے مون کو گردھوکے سے ہو جائے تو قیڑہ ۱۲ بہادر کی تحریر سے پاس علم رہا۔ جو کا خدا کی جانبست کرنی مالک اور مدگار ۱۳ تھے بہادر کے کردخیز ہوا تھے اور بہادر کی تحریر میں ان کے پاس دلائل داخیل ۱۴ تھے اور بہادر کے کرائیں ان کے پاس دلائل داخیل ۱۵

اس میں سب آگئے۔ اب زیادیت کے خود رسول اللہ علیہ وسلم نے زانیوں کو قتل کیا۔ ادا میر نے سینکڑوں یا غیر کوٹتیتھے کیا۔ اور حربت کا کیا یا یا سبھ کی معول تھی۔ مذکور میں شیعہ اس سے انکار کر سکیں۔ اور عالم اہل سنت پھر کیا الفاضل سے کہ ایک حدیث کے بھر سے جس میں کسی قدر ضعف ہی بھی یہ بھی احتمال کے کو غلط ہوتا تا ان و شدھے کہ المفہوم اللہ آیت کو نہیں دیکھتے۔ کہ اس میں شیعی باتی نہیں چھوڑا۔ تپر غلطی روآہ کا احتمال نہیں پھر اس کے باعث کہاں کہاں اعتراض پڑتا ہے اور جواب المذاہی ہے کہ حضرت ایم کے حق میں رسول اللہ علیہ وسلم نے جو کسری فرمایا ہے تو ازداج مذہرات کو حق میں (البُنی اولی) بالمرمیت عن انفسهم دا زی احْسَنَهُ مَهَاجِعُهُ فرمایا ہے۔ تو ازداج مذہرات کو حق میں لا تقدیم دن لا الہ دیم دیا تو المذہب ایسا ہے۔ تو فرمایا ہے اور پھر وہ ایسا کو حق میں لاتقدیم دن لا الہ دیم دیا تو المذہب ایسا ہے۔ تو اسے بھی زیادہ تکید ہو گی۔ رسول اللہ علیہ وسلم کی ازداج حمام المذہبین ہیں۔ ان کے حق میں تو اسے بھی زیادہ تکید ہو گی۔ اب یہی یہ عرض ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے کام ایمان میں بھی شک کی گھاٹی نہیں جو یوں ہے کہ اور میں کی والدہ تھیں۔ ان کی نعمتیں پھر کیا ایسا احسان تھا۔ کہ ایسی والدہ کا یہ مفہوم مفہوم تھا کہ اس کے کہنے کی گھاٹی نہیں۔ کیونکہ آیت اسما یہید اللہ لیدہ ہب عنکم الرجیس اهل البیت ویظہ تقطیع اہو اس کے نزدیکی علمت پر دلالت کرتی ہے اور پھر آیت دیکھ لیجئے۔ کس کی شان میں نازل ہوئی ہے ازداج مذہرات یا حضرت علی کی کلام اللہ موجود ہے۔ دیکھو ازداج کا ذکر ہے۔ یا حضرت ایس کا۔ اور اگر حدیث عبا پر کو دستے ہو تو اس سے توصیتی بات تھی ہے کہ یہ آیت ان کی شان میں نازل ہوئی نہیں ہوئی۔ ورنہ اس دعا کی کیا حاجت تھی۔ کہ عبایین بختی کو شامی کر کے یہ فرمایا۔ اللهم ہو لام اہلے بیقی الم بآ لمبدہ دعا منے جیسے دخل بختی دمرہ اہل بیت میں سدوم ہوتا ہے۔ ایسے یہ بھی سدوم ہوتا ہے۔ کہ یہ آیت ان کی شان میں نازل نہیں ہوئی۔ ہاں اگر یہ دعا بیان نہ دیت ہوتی تو یہ احتمال تھا کہ دعا بیان نہ دیت نہیں ہوئی۔ مگر اس میں سبھی نہیں بخیم بھی اس طرف ہیں کہ آیت ہے نازل ہوئی۔ دعا پھر باتی

۱۔ اور پرتفق کیجا مون کو قصدا تو اس کی سزا ہم ہے۔ اس میں پا ڈالا باد رہے گا۔ اور ضادہ تعالیٰ اس پر غفرانہ فرمائے گا اور اس پر غفرانہ فرمائے گا۔ اور اس پر سبست بُنادہ بُنگے۔ ۱۲

ستون عاصی کو حملہ فی الشارہ ہو گا۔ یہاں خالدہ کا الفاظ تیقیناً اور تبریزیہ نہ کر رہے۔ ۱۳ محمد بن مأکری محقق نہ کہے بخیت نزدیکی سخت ہے۔ بوسین کے ساتھ اس کی جائزیت اور بیانیں اس کی تمام مریضی کی بائیں ہیں۔ ۱۴

کو لقب اہل بیت تو اول ہی سے اندراج اور پیغمبر نبی کو پر خطا بخاطر خاص ازدواج ہی کے ساتھ ہے۔ کو وعده مذکور سبکے ساتھ ہے جیسے کہنی بادشاہ پتے تو کہ کو بلکہ کریں ہے۔ کہ ہمارا ارادہ ہے کہ کل نوکری کو اتفاق دیں۔ سو یہ خطا بخاطر ایسے ساتھ ہے پر وعده سب نوکروں کے لئے ہے۔ بالجملہ پیغمبر کے اہل بیت میں داخل ہونے کی وصیتیں ہیں درست اصل سے آیت ازدواج کے حق میں ہے۔ ان کے خارج اہل بیت ہوتے کا کوئی احتساب ہیں۔ اگر بے تو اہل بیت کے خارج ہونے کا احتساب ہے۔ اگرچہ غلط ہے۔ کیونکہ بالتفاق اہل سنت وہ بھی اس فضیلت میں شرکیں ہیں۔ اول سستھے۔ یا پیچے ہو گئے۔ پھر جب یہ آیت مذکور عصمت پر دلالت کرے۔ چنانچہ شیعہ بھی پیغمبر کی عصمت اسی سے ثابت کرتے ہیں۔ تو ازدواج مطہرات بدرجہ اولیٰ معمصہ ہوئی گی۔ انہوں نے جو کچھ حضرت امیر کے ساتھ کیا۔ سب بیاہ کا۔ پھر کی وجہ ہرئی کہ حضرت امیر نے ان کے ام المومنین ہونے کا لفاظ نہ کیا۔ بزرگوں اور الدین کی اطاعت چاہئے۔ وہ امین کو نفر نہ کی اطاعت کی پوچھ راجحت نہیں ہی وہ جو معلوم ہوتی ہے کہ حضرت امیر کے ذمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت واجب ہوئی کیونکہ حضرت امیر کے حق میں بائز لہ باپ کے تھے۔ یہ تہمتاً تو حضرات ازدواج مطہرات ام المومنین کیوں ہوتیں۔ پھر جب حضرت امیر نے باوجویکہ عقیدہ شیعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل معلوم ہوتی ہیں۔ چنانچہ حدیث مندرجہ سوال سوم سے واضح ہے۔ اور نیز حال قائل شیعہ پیکاپڑتے ہے۔ زبان سے کہیں یا نہ کہیں بائیوجہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اختیار رکھتی۔ کب نہیں لہ دال الدقائق۔ تو حضرت عائشہؓ کے حق میں بائز لہ دال الدقائق ہیں۔ اور پھر الدین بھی کیسی معمصہ کہان کی اطاعت اور فرمانبرداری بھی ان کو ضرور ہتی۔ سو اب حضرات شیعہ کی خدمت میں عرضی ہے۔ کہ اپنے اعتراضات کا جواب تو دنیا ہوئے ہوئے لے چکے۔ ہمارے ان اعتراضات کا جواب چاہئے۔ باقی رہائی تھی کہ حضرت ام جیبہ نے گو سفید بھون کر حضرت عائشہؓ کے پاس بیجا۔ اور ان کے بھائی کی نسبت کھلا بھی اور حضرت عائشہؓ نے گوشت کھانا چور ڈیا۔ اول تدبیر قصہ بے سند ہے۔ اور اگر ہو بھی تو اس کا ذکر کرنا اور بساحثہ کو ایسے منصایں سے طلب دینا خود جنگ زمانہ ہے۔ صاحب ابسا ہڑھے کوئی سینا پڑیا ہیں۔ یو حضرات شیعہ مورثی کی طرح ایسی باتیں گاتے ہیں۔ اس کے جواب میں نقطہ نظر کافی

لے۔ اور کیسی اطاعت کو گوئکرو میت بنسی خلانت بلا فصل سے ہاتھ دہو۔ یعنی دم نہ مارا احکام شریعت نہ ریخت تر جست

پیغمبر کو پہلے سے اہل بیت خدا یا یہ نہ فرمایا کہ ان کو اہل بیت میں داخل کر دے۔ مسماں کی وجہ ہے۔ کہ اپنے اور بیگانے اپنے نہیں ہو سکتے۔ جو قریب ہے وہ مرتی ہے۔ کوئی فرما دی کی نسبت یہ دعا تو کہیں سکتا۔ کہ الہی یہ شفیعہ پیر احتیقی بیان جائے۔ مل جس سے عبत شدید ہوتی ہے۔ اس کو بیٹھا خود کہ دیکارتے ہیں۔ اگرچہ بیگانہ ہی کیوں نہ ہو لے پاک کو عرف میں بیٹھا کہتے ہیں۔ یہ کیون ہیققی بیانہ نہ کہن ہیں۔ اسی طرح جو اہل بیت نہیں ان کا اہل بیت بہجانا نہ کن ہیں جو اس کی دعا کی جاتی۔ کہ الہی ان کو اہل بیت حیققی بنا دے۔ ہاں ان کے ساتھ بھی معاملہ اہل بیت کا ساتھا۔ اس سے فرمایا۔ کہ الہی یہ بھی میرے اہل بیت ہیں۔ تو اپنے وعده ان کے ساتھ پورا کر اور اگر ہیں کہتے۔ کہ اہل بیت تو پہلے ہی سے تھے۔ پھر وعاء کے وقت اس لعنت سے ان کو یاد کر لیا جتا۔ سو یہ بات غرستہ دیکھئے۔ تو گوپتہ تر کم ہیں۔ کیا جا بے باری عزاء کے کوئی معلوم نہ تھا۔ کہ اہل بیت بھی کون ہیں۔ جو آپ سچے بتلانے کے اور جتنا نہ کی مزیدت ہوں۔ جب مذاہن کریم تے وعده تہذیب کر لیا جاتا۔ آپ پورا کرنا۔ پھر وعاء کیا حاجت تھی بالجملہ بہرے الصاف شیعوں کے جو میں بھی یہی ہے۔ کہ آیت ازدواج مطہرات بخی کی شان میں ہے۔ ہاں جیسا کہنی بادشاہ امیر سے وعده کرے کہ تمہارے گھر کے لوگوں کو میں انعام دوں گا۔ اور وہ امیر وقت تفہیم انعام اپنی دختر و داماد و نواسن کو بھی لیجاتے۔ اور یہ کہ آپنے میرے گھر کے لوگوں کے کے لئے وعده انعام کیا افqa۔ یہ بھی میرے گھر کے لوگ میں۔ کچھ اجنبی نہیں تو وہ بادشاہ باوجو دیکھ جاتا ہے۔ اگر ہی دوسرے گھر کی چاندیا ہے گھر کے لوگوں میں داخل نہیں۔ تو اسے اور داماد تو درکشان۔ گھر کے لوگ بوجہ عورم کرم و مزیدہ قدر دشناک امیر مذکون کو بھی انعام دے تو کچھ بینہ نہیں۔ ایسے ہی یہاں بھی کہنا چاہئے۔ کہ پیغمبر کی معرفت گوناگون رکھتے ہیں۔ پر اصل سے اہل بیت میں تھے مدرس اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا سے دیگر انعامہا سے بے پایا انعام اہل بیت میں بھی شرکیں ہو سکتے۔ چنانچہ قریب نہ دعا پر عده شاہد ہے۔ اور بہت ہاتھ پاؤں مارے تیریہ بات بن پڑتی ہے۔

از صفحہ ۱۱۷ءہ۔ وہ اللہ تعالیٰ ہی چاہتا ہے کہ تم میں سے جسی یعنی خداشت معاہی خاہرا اور باطنًا و دفراً سے۔ اے اہل بیت تم کو ظاہر کریں۔ جیسا کہ حق طہارت کا ہے۔ ۱۲

لے۔ مسلم میں یہی جو نہ کوچہ بعلت اہل بیت کہے۔ جو رضاف بیت کا ہے۔ اور مراد اہل بیت سے نہ صاف است ازدواج مطہرات بھی اور مذاہن کی قانیت ہا۔ اسکے بعذاب نہیں۔ اگرچہ لفظاً نہ رکھتے۔ تو نہ کہ اور نہ کہ جس کی ایک بات میں لامکہ کی درست سے حضرت مارا زوجہ حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم علیہ السلام فرمادی۔ اسکی ایک بات میں

لکھ کر کہتے ہیں کیہ حدیث صحیح ہے اور کسی کو ضعیف کہہ جاتے ہیں۔ اس کی ایسی مثال ہے جیسے اکثر کتب طب میں ادوبیہ مفردہ مزکیہ نافع مضر سب لکھتے ہیں پر اس کے ساتھ یہ لکھ دیتے ہیں کہیے دعا غذان فتح ہے اور یہ دو امیرت۔ سو گتھ طب میں دیکھ کر نادان بھی نہیں کہتا کہ فلاں دوا یا غذان فتح کی کتاب میں ہے۔ آؤ استعمال کریں۔ ایسے ہی احادیث ضعیف کو کتب احادیث میں دیکھ کر کاہر ہستدال میں استعمال بھی کسی عاقل کو نہیں آسکتا ہے۔ تیسرا یہ مورث ہے کہ مُعْنَف کتاب اپنی کتاب میں موضوعات یا احادیث ضعیف جمع کرے۔ اور عذر ص اس الترام سے یہ ہو کر دینداران سادلوج ان احادیث کو غیر معتبر سمجھ کر اس کے موافق عمل کرنے سے باز پہنچنے یہ کتاب ایسی ہے جیسے طبیب پر ہنر کی چیزوں کی تفصیل لکھ کر حوالہ کر دے تاکہ کل کے دن کوئی دھوکہ نہ کلائے۔ موضوعات این جزوی دغیرہ سب اس نظم کی ہیں۔ سو ایسی کتابوں سے سُنْنَوْنَ کے الامام کے لئے کوئی حدیث نقل کی جائے تو بڑی شوخ چشمی ہے۔

چوتھی یہ مورث ہے کہ بطور یا من کسی نے ایک جمود اکٹھا کی اور رطب دیا ہیں سب اس میں بھرے ہاتک وقت فرست کے تحقیق کر کے صحیح کو سینے دون گا اور ضعیف کو نکال ڈالوں گا۔ اور بھر اتفاق سے یہ اتفاق نہ ہو یا ہو تو وہ اصل مُسْوَدَہ بیاض کسی کے ہاتھ لگ گیا۔ اس صورت میں بھی عاقل ہای کام نہیں کہ اس سے ہستدال کرے۔ اکثر غیر مشہور کتابیں حدیث کی اسی قسم کی ہیں۔ سو غیر مشہود کتابوں سے حدیشوں کا یاد کرنا جب تک مفید مطلب نہیں کہ کسی محقق نے اس کی تصحیح نہ کی ہو چنانچہ غاہر ہے کہ بروائے اس محدث کے کسی حقیق اہل سنت و جماعت نے آج تک تصحیح نہیں کی جو حضرات شیعہ کو گماشیں استدال ہو رہے اور ان سب کو جانے پچھلے یہ حدیث اگر صحیح ہو تو اس سے خلاف ہے مثلاً پہ افضلیت لازم نہیں آتی۔ جیسے فضیلت حضرت علی رضی اللہ عنہی ہے اس سے زیادہ فضیلیتیں خلاف ہے مثلاً میں موجود ہیں۔ کتابیں معتبر بھری ہوئی ہیں لکھنے کی کوئی حاجت نہیں۔ اس سے زیادہ کیا ہو گا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اگر میں سولئے خدا کسی کو دوست و خلیل بنانا تو ابو بکر کو بنانا۔ اس سے صاف غاہر ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے افضل سمجھتے تھے۔ علی ہذا ایسا اور بہت سے فضائل ہیں۔ حضرت علی کی اس فضیلت سے جو حدیث مذکور سے مستبپ ہے یہ نہیں ثابت ہوتا کہ وہ سب سے فضائل ہیں ہاں حضرت ابو بکر صدیق کی فضیلت مذکور ہے ان کی فضیلت سب سے واضح ہے۔ اداں کو بھی جانے

ہے۔ ہے الجھنے کو بلاہیں۔ آپ تو کچھ خیر ہے۔ صاحب الگایا ہاتھ کس نے آپ کی زلف پریشان کو۔ غریب ایسی باتوں سے دین شیو عتمکم نہیں برتا۔ حتنیست کی سندھا تمہیں آتی۔ پھر کیا فائدہ جاہلیوں کے دل میں دیوانوں کی طریقہ شک شہزادتیں۔

**السوال لثالث۔** حدیث صحیح میں سے کہ مُعْنَف کتاب میں اعطیت فی علی خمس۔ یعنی دی گئیں علی میں پانچ چیزیں۔ قیامت میں مُساقی کو ٹھہریں گے۔ دوسرے لائے ہد آپ کے ہاتھیں سوچ گا۔ فائیں جواب امیر زیر لوائے ہم ہوں گے۔ سوم پل مراتب کوئی نہ گزرے گا۔ مگر وہ سُنْفی کہ جس کے ہاتھیں تحریر علی بن ابی طالب ہو گی۔ بلا جو تھے جواب امیر قیام جنت ذات ہوں گے۔ کہ بودھیا میں خود دوزخ کہے گی۔ ہدایت ای ہذ اک یا علی۔ یہ میرا ہے جیسے دو اور یہ تمہارا ہے۔ اسے تم لو۔ یعنی دوست کو تم لو۔ اور دشمن کو مجھے دو۔ پانچوں جب خدا حباب خلق میں شفول ہو گا۔ اس وقت جواب علی پیش خدا من جنت تھا حاضر ہیں گے۔ کہا ہر فی صواعق عمر حق ص ۱۰۵۹۔

**الجواب الثالث۔** اس سال میں کچھ معلوم تہذیب کہ خرم من سائل کیا ہے بلہ رای سلسلہ ہوتا ہے۔ کہ اضفیت حضرت رابع الخلفاء سید اہل عباد امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ مذہد نظر ہے۔ بایں وجہ در پرده ملکا دشمن کے عدم استحناق کا مانع ہے۔ سو اس کا جواب اول تو یہ ہے۔ کہ حدیث مسٹر سینن کے نزدیک احادیث ضعیفہ میں سے نہیں۔ نہ مسحاج رتہ میں سے۔ نہ مشکوہ ایں۔ نہ اور کسی حدیث کا تاب میں۔ باقی صد احق عرقہ اول تو کتاب حدیث کی نہیں۔ رد روافع میں ایک کتاب ہے۔ اور آگذر من کیجیے اس میں کی حدیث کا سرنا بھی سُنْنَوْنَ کے الزام کھانے کو فرمائی تو دیا یہ ہے۔ جیسے حدیث کی کتابوں میں سے کی حدیث کا ہونا۔ تو پھر کیا اہل سنت و جماعت اپنی کتابوں میں صحیح اور ضعیف معتبر اور غیر معتبر مردم کی حدیشیں لکھتے ہیں۔ مگر اس کی تین صورتیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ مصنف کتاب کے انتظام کرے کہ اپنی کتاب میں صحیح حدیث کے سو اور کسی دوسرے کتابوں میں صحیح اور ضعیف معتبر اور غیر معتبر مردم کے اور صحیح سلم دینزہ۔ اس کی مثال ایسی ہے۔ جیسے نسخہ طبیب کتاب میں جو ہے۔ بیار کے لئے مفید ہے۔ اور ایک یہ مورث کہ صحیح اور ضعیف ہر دوسرے کتاب کی حدیشیں لاتے ہیں۔ پر صحیح کو جدا بدلاتے ہیں۔ اور ضعیف کو جو ہے۔ ضعیف کہہ جاتے ہیں۔ جیسے ترمذی شریف کہ اس میں کی حدیث کو

دیکھئے۔ ہم پر چھتے ہیں کہ حدیث مذکور اگر میسح ہو تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل حضرت علی رضی اللہ عنہ بروں گے یا نہ ہوں گے۔ اگر آپ سے بھی افضل بروں گے تو ہمیں بھی شکایت نہیں مگر جیسے باوجود اضفیت حضرت علی رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکومت نہ دی۔ اپنے ہی لصافت میں رکھی۔ یہی ہی حضرت ابو بکر صدیق نے بھی کیا۔ اتنا فرق ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق نے اتنا بھائی کیا کہ حق پر حقدار نہ پہنچایا اسی وجہ سے مصیب ہر ثواب بھی ہونگے انشاء اللہ تعالیٰ کیونکہ اتنا سنت تو بہر حال موجب ثواب ہوتا ہے۔ شیعہ بھی اس کے قائل ہیں اور سنتی بھی۔ اور اگر باوجود ان فضائل کے حضرت علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل نہیں۔ تو مطلب یہ ہو گا کہ فضائل ہی تو کیا ہوا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں بھی فضائل ہوں گے۔ یا ان فضائل کے مقابل میں اور فضائل ہوں گے۔ تو سنتیوں کی بھی یہی گذارش ہے کہ ابو بکر صدیق میں بھی یہ فضائل ہو گے یا ان کے مقابل اور فضائل ہوں گے بالجلد پرستا زیر حدیث مذکور اگر حضرت امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ ابو بکر صدیق سے افضل تھے تو اسی حدیث کی رو سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی افضل تھے کیونکہ یہ فضائل تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی اس حدیث کے موازن فضیب نہیں ہوئے۔ اور وہ بھی حضرات شیعہ کے طور پر۔ کیونکہ حضرت ابو بکر صدیق نے فضیلت تو ان کو اسی وجہ سے ثابت ہو گئی کہ اس حدیث کے سبق سے حضرت امیر کا اختصاص ان اوصاف کے ساتھ معلوم ہوتا ہے۔ پھر چب یوجہ اختصاص ایک سے افضل ہوئے ایسے ہی سے جہاں سے افضل ہوں گے اس میں سیدنا امام ہوں یا سید العدیتین۔ اس صورت میں ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو بھی خلافت کے دباینے کیلئے جنت کا قی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ واصحابہ وسلم نے باوجود اضفیت حضرت امیر کے ان کو حکومت نہ دی۔ آپ ہی قابض و متصرف رہے، مجھ کو لازم ہے کہ میں اسی طرح حضرت امیر کو حکومت نہ دوں تاکہ حق میں نہ پیشے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی دی ہاتھ سے نہ جائے۔ بلادہ بربیں وقت وفات امام مسجد کیا تو ابو بکر (صدیق رضی اللہ عنہ) کو کہا جس سے بڑا و لے عز و مقام پے کہ حضرات شیعہ کسرا زندہ سے حدیث من گنت مولا فخر مولہ پر الجھتے ہی۔ اور ذرا بھی عور نہیں فرماتے کہ اول تو لفظ مردی میں کیا کیا تا دیں جیلیٹ پڑیں گے جس سے سنتیوں کے دھکوں سے چھٹا رہنیں اور یہ ہی ہی گرا حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو لفظ موتی سے خلیفہ اور اپنا جا شینی کے لئے حکم رہا تو مرد کہنا ہو گا۔ یہاں تو کہنا کیسا کر کے دھکلادیا اور سنتی امامت پر سچلا ہی دیا۔ اگر کہیں ایسا افادہ حضرت امیر کی شان میں وقوع میں آتا تو زمین پر باڈی نہ رکھتے۔ محمد حسین مانکوری عقیل عنہ

عام نے بھی سمجھا کہ جو دین کا پیشوں ہے وہی دنیا کا بھی حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دین کے پیشوں ہے۔ اور امام نماذج بھی تھے اور اس نے دنیا کے بھی امام بھی حاکم تھے۔ یہی بھر تھے۔ ابو بکر صدیق کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز کا امام بنایا جو سب دین اسلام کی پاتوں میں افضل تھے۔ لاریب دین میں یہ سب سے زیادہ ہوں گے سو ان کو دنیا کا بھی امام بنانا چاہئے۔ علی ہذا القیاس خود ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ذہن میں بھی یہی آیا ہو کہ جب مجھے دین کا امام بنایا، دنیا کا بھی میں ہی امام ہوں۔ میکن حضرات شیعہ اس کا یہ جواب دیں گے کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو حضرت امیر کا حق نہ دیا آپ دیا رکھا۔ پھر وقت وفات بھی کیا تھا تو وہ کیا جس سے سب خاص دعام اُنہا بھی گئے تو آپ نے کس کی پریوی کی۔ خدا کا حکم تو ہی ہے کہ حاکم ہو تو افضل ہو ورنہ پھر شیعوں کو سنتیوں پر کیا اعتراض رہے گا۔ اس صورت میں لازم یوں تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حاکم حضرت امیر کو بناتے آپ حکومت بنتے۔ اسے بھی جانے دو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی بشرت ہے کچھ خون ہوئا ہو گا۔ ابو بکر و عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے نہ خود پاشد ڈر گئے ہوں گے خود خدا نہ کیم با ایں پہرے دعوے عدل و انصاف بھیں کے مخفی شیعوں کے نزد دیک یہ ہیں کہ خدا کے ذمہ عدل واجب ہے۔ خلاف انصاف وہ کوئی بات نہیں کر سکتا حضرت امیر کا حامی و مطرف اکیوں نہ ہوئا یا یوں کہئے کہ خدا کے ذمہ حق کا پہنچانا واجب نہیں تھا تو سنتیوں کا نہ ہب بہت حق تھا کہ خدا کے ذمہ عدل واجب نہیں اس کو اختیار ہے جو چاہے سو کرے چانچھ خود فرماتا ہے لا یسْتَعِلْ عَنْ حَقَّهٖ يَفْعَلُ وَهُمْ لَسَالُونَ اور کیونکہ انتیار نہ ہو وہ سب کا مالک ہے خلک توجہ ہو سکے جب کسی عیز کی چیز میں بے موقع تصرف کرنے الگ کنیت ہنچن اپنی سلطنت یا فرمانہ یا کوئی چیز کسی مکتر کو ہبہ کر دے اور افضل کو ہبہ نہ کرے تو اس کو کوئی نادا بھی نسلم نہیں کہہ سکتا۔ یا یوں کہو کہ خدا پر عدل تو واجب ہے پر انصاف یہی تھا کہ حضرت ابو بکر فلیف ہوں کیونکہ وہ سب سے افضل تھے۔ اہل سنت ہی پا لے جیتے ہیں۔ یا یوں کہو کہ عدل

لہ بدر تہذیب پر تشبیہ کے اور دلائل ضمیح میخ کے فرماتا ہے لا یسْتَعِلْ عَنْ حَقَّهٖ يَفْعَلُ کے مل افضل شہود و عدالت آنودیں دوہلکش عمار اپنی مختارات کو گاؤں کا ہے کسی کو جاں دُم مانے کی نہیں ہے اور اگر محود و عدل نہ ہوں تو قبیح و نہ روم تو یہ ہو گے پھر تو وہ وقح اور سوال وجواب کا دروازہ بند ہوئی نہیں سکتا۔ مگر یہ حالت کوئی اس سے سوال نہیں کر سکتا چہ معنی خرضیکوچھ دو کر سے وہ سب بجا درست ہے سہ ماڑیم یہ نہ من دامی کشیم درست پاکس راجح نیت کر جوں وچاں نہ ہے۔

علم بھی واجب تھا اور حق بھی حضرت ملٹی کا تھا۔ پر تخدیف اللہ ایوب کس و مکر رعنی اللہ مہماں کے سامنے خدا کی بھی نہ چلی۔ نہ بدستیا یہ دونوں حضرت علی کا حق دیا میٹھے۔ قویٰ سنتوں کا ہی بول بالا رہا جس کے ایسے پیشوں کا خوف باندھ دیا جیسی کے سامنے نہ چل۔ ان کو حضرت علی کی پروردی کی کیا پیسا اور ان کی ناخوشی کیا اندیشہ۔ حضرت شیعہ یا تو ان باتوں کا محتقول جواب ویں درجہ فکر اختر کریں وور تو بکریں۔ ان سب صاحبوں کی خدمت میں یہ عرض ہے کہ اس طرح کے کلمات ذہان پر لائے سے دال اللہ جی ڈرتا ہے۔ مذاکی شان کے نزدیک ابوبکر و عمر رعنی اللہ عنہما کیا چیز ہیں یہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی جو افضل مخلوقات ہیں اور محبوب ذات پاک، ایک بندہ ہیں ایک یک ڈرتے کے ہلائے کی طاقت نہیں رکھتے پر کیا کیجئے نقل کفر کفر نہ باشد حضرات شیعہ کی خرافات کو بنہاری نقل کرنا پڑا۔

**السؤال الرابع** الم الچینیہ کہتے ہیں کہ شریف کلینجا نہیں مگر بزیست تقویٰ پڑے تھے قصداً نہیں پیسا اس کا کام ہوئی شرح الوغایہ خدا دیندا ان قرآن میں فرماتا ہے حجۃت علیکم امّہا تَمَدَّدْ وَيَنْتَمُ یعنی حرام کی گئیں تم پر میں تہاری اور سیاسی تہاری اور امام شافعی اہل حرام کی بیٹی کو باب پر حلال کہتا ہے کما برد فی شوکتِ اسریۃ لفاض الرشید

**الجواب الرابع** امام ابو حنینہ اور امام شافعی اول تو جائے نزدیک ایسے امام نہیں جس کی بات خدا و رسول کی بات کے برابر ہو ایک مجتہد ہیں اگر ان کی بات ایسی بھی ہو جس پر اعتراض کی گنجائش پڑا تو کیا ہو۔ جس کے نزدیک مجتہد سے خطا مکن ہے پھر وہ بھی فروع میں اور فروع میں ایسی بات جو خواہ نخواہ ظاہر نہیں۔ مگر قسم تو یہ ہے کہ حضرات شیعہ ماموں سے جس کی عصمت کے مثل انیاء قائل ہیں ایسی روایتیں کرتے ہیں جو صاف کلام اللہ کے مخالف ہیں ارشاد میں جو تصنیف ملامہ جلی ہے موجود ہے کہ اپنی باندھی کو دوسرے پر مکال کر دے تو اس کو اس سے محبت بھائی ہے پھر باندھیوں میں بھی کسی کی شخصیں نہیں جس سے اس کی ولاد بپواس کا حلماں کر دینا ہی جائیز ہے اور عینیوں کو عاریت دے دینا تو درکار شیعوں کے نزدیک وقت کرنا بھی جائز ہے بلکہ ابن بابویہ قمی حضرت امام مہدی کے نام سے ایک رقد ایسا روایت کرتا ہے کہ جس کے سنبھلے مسلمانوں کا بدن کا پیتا ہے حاصل اس کا یہ ہے کہ ہم انہوں نے بوسنوں کے لئے باندھیوں اور عزمیوں کی شرمنگاہ کی عاریت دینے میں بڑا ثواب ہے۔ اور مدد و عبادت میں سے ہے۔ ادھر مُنْعَنْ کا آوازہ اور اس کے فضائل کا طور تو بھی شناس بگا

بھی وجہ ہے کہ سینکڑوں سنتی شیعہ ہوئے جاتے ہیں اور کیوں نہ ہوں جیتے جی یہ نہ ہے اور اتنے کے بعد حضرات ائمہ کا مرتبہ ضمیم ہو۔ قطراۃِ عسل سے فرشتے پیدا ہوں ایسا دین اور ایمان نہست سے ملتا ہے اعتبر نہ ہو تو قصیر میر فتح اللہ شیرازی میں اس آیت کی تفسیر میں فتاویٰ اسلام تھیں

لئے میں کہ جس کے سنبھلے سے بعد میں اس طرف سے دل مُخْنَثٌ ہو جاتا ہے بلکہ کوئی عبادت مُنْعَنْ کے سامنے نہیں چھتی۔ عرض میں ایسی ایسی لذتوں کی پرداز اس مذہب کو رونق پروری دینے پر ادا دار ملتہ تو معلوم جس سے یہ فروع ہوتا اور کہہ سکتے ہیں کہ جیسے رسول اللہ علیہ وسلم کے جیا عدو کے اسلام کو فروع ہوتا۔ اہمیت کے اچھا و دوست سے نہیں کیا کہ وغیرہ پو۔ لیکن باسیں بھر صاف کلام اللہ لئے مخالف۔ سورہ نُور میں اور سدہ مغارب میں دیکھی ہوں فرماتے ہیں ہم لذتِ حُمُمْ حُنْفَلُونَ لَا عَلَى الْمُنْذَنِ وَلِيَهُمْ اُمَّا مَلَكَتْ ایمانہم فاتحہ عید نُلَوْمَتْ فِیْ ایمَّتِ ادَّرَأَهُمْ ذَلِكَ فَادْلَئُکَ هُمْ

اعادوں جس کا حاصل ہے کہ جو لوگ بیانی اور باندھی کے سوا ادکنی سے محبت کریں تو وہ لوگ سے کل جانے والے میں ادنیا میں کوئی محنت نہیں کہ باندھی تو اس لئے نہیں کہ باندھت ایت فَاكُوْهُ طَلَبَنَکُمْ مِنَ النَّاسِ بِمُؤْمِنْ وَلَمْ يَلْعَمْ وَلَمْ يَأْتِ عَنْ حَاجَتِهِ اور مُنْعَنْ میں شیعوں کے نزدیک بیکاری اور لفظ نکاح سے زوجیت ثابت نہیں ہوتی۔ تو اس بہت وحشی کا یہ ملاج ہے کہ سورہ نساء کے درس سے رکوع میں فرماتا ہے ہم وَلَهُمُ الرَّبُّ مَمَّا تَرَکُمْ اور لہت کی ضمیر از دل جکم کی طرف راجح ہے جو بیکاری مذکور ہے اور سب جانستے ہیں کہ از واجب ہی یہوں کو کہتے ہیں۔ عرض جو لفظ از واجب سورہ زمر میں اور سورہ مبارح میں ہے وہی سورہ نساء میں ہے کہ از واجب کی نسبت در صورتیکار اولاد بخوبی ہے اور اولاد بخوبی تو ممکن ہے فرماتے ہیں۔ سورہ کی عورت اگر از واجب میں داخل ہوتی تو ان کو میراث لے پس جیسا حکمت سے تھے بسبب عقد نکاح کے خانہ دھن اٹھا پکھ تو تم اس کا ہر مقدار دیو۔ لہ سے پیغمبر اللہ کے نے مؤمنین کا میں کی خلاج دارین کا دعہ فرکر ان کی علامات و حالات اور شاد فرماتا ہے کہ وہ ہی لوگ نہ نازدہ دل سے نہ نہایت بخوبی میں اور اکرتے ہیں اور وہی لوگ حکمات و سکنات اور اخال و احوال بے پرده و پتھر و لون سے پیچے ہے۔ اور وہی لوگ نہ کرنا اور کرنا ہے بلکہ ہیں اپنی مکونہ بیویوں اور مسخ و ملودیوں سے مباشرت کرتے ہیں کوئی نہیں اس قدر تھے و اسی فرماتا ہے کہ بلکہ ہیں اپنی مکونہ بیویوں کو اس کتاب کے محفوظ رکھتے ہیں۔ پھر باشرت حلال میں تھی۔ پھر علاوہ اس کے صورتوں کو جو ام فرما کر تنبیہ ہوں فرماتا ہے فتن ایقثہ و راء ذلک فادلک ہم العادون جو جو لوگ اس کے سوا اور صورت عیاشی میں میں وہ لوگ خدا پاک کا مدد و شریعیت سے بہر کل جانے والے میں ۱۰۰۰۰

امید ہو اور تائید ثواب کے لئے دس پانچ سے کیا جائے اور ترمیح دین کیلئے خاوند والیوں کو اجازت دی جائے۔ ہالی مجدد اش تجوذ باللہ مسخر میں مائلہ اللہ (خوند باللہ) یہ فناٹ ہیں کہ نہ پوچھئے۔ ایک معمونی حضرت سید لشہر العالیہ علیہ السلام کام مرتبہ دوسرے میں حضرت سید اکبر علیہ السلام کام مرتبہ تیسرسے میں حضرت امیر کا پوجتے میں خدمت قام سردار کائنات ملی اللہ عالیہ سلم نصیب ہوتا ہے اور عذر کیجئے تو عبایہ ہم اٹھا پانچیں مُستخر میں خدا کی امید۔ گود دعہ نہ ہی۔ پھر قدراتِ عمل سے ملائکہ کا توکل ہونا کس قدر موجب برکات ہوگا۔ دُہ ملائکہ اس احسان کے بے کیا کیا کچھ عرق رینے یاں دعا و استغفار میں کریں گے۔ اور ان کی تسبیحات کا ثواب بے پایاں کیسے حلوائے بے دود کی طرح مفت ہاتھ کئے گا۔ سند مطلوب ہے تو تفسیر سیفۃ اللہ شیرازی جنہے ذرائعی۔ المرض یہ فناٹ مُستخر اس بات کو متفقی ہیں کہ عبادت ہو سکے درینہ نہ کیجئے۔ عورت کی طرف دیکھئے تو اُس کے حق میں معتقد کرنا مردود کے حق میں بڑی فیعن رسانی ہے اگر وہ نہ کری تو مردود کو یہ فناٹ کیوں نہ کری۔ اُسی علیہ اذنا القیاس مردود کی طرف دیکھئے تو اُس کا معتقد کرنا عورتوں کیجئے فیعن کا کام ہے سو اس فیض کو طفین میں عام رکھنا چاہئے اور نکاح پر قیاس نہ فرائیں کیوں نہ کری اس مقصود بالذات تولہ دستاں ہوتا ہے۔ تحریل فضائل خوبی ہوتا۔ نکاح کی عورت بمنزلہ زمین زراعت ہوتی ہے چنانچہ خداوند بھی یہاں ارشاد فرماتا ہے نساء کو حکومت نکر کر سو اس زمین میں اگر دس پانچ کا اشتراک ہو کا تو اُس کی پیداواری یعنی اولاد بھی مشریک ہو گی بایں نظر کر مقصود بالذات اس زمین سے جسے بی بی کہیے یہ پیداوار ہے جسے اولاد کہتے ہیں جیسے زمین اصلی سے اس کی پیداوار مقصود ہوتی ہے یہاں بھی ہر کوئی اس پیداوار کی مکانی پر ہو گا۔ اور زیر خواہش طبعی تولہ اولاد بھی اسی کو متفقی ہے پھر وہ جمیت طبعی یہ نہیں ہو سکتا اسے یہ بھی اس کو نہیں جو سب میں یوں تقسیم ہو جائے۔ در صورت تعدد اولاد ایک بچہ ایک لے لے اور دوسرے بچہ دوسرے۔ اور نہ یہ ہو سکے کہ ہر بچہ کو کٹ کر گوشت تقسیم کر لیں جیسے در صورت یک بچہ پوچھو صورت تقسیم بھی نظر آتی ہے اس لئے چار ناچار نکاح میں مردود کا تعدد تو ممکن نہ ہو اس عورتوں کے تعدد میں کچھ خرابی نہ تھی۔ پرمتین مقصود بالذات اولاد ہوتی ہی نہیں بلکہ فناٹ کی حاجت اور تکمیل ٹوپ بیا دوسرے کی حاجت کار و اکر دینا اور ثواب کا کام کیا دینا بلکہ بعض صورتوں میں تحریل اولاد ممکن نہیں۔ جیسے ایک دو دو شب کے لئے کوئی عورت روز ممکن کرنی ہے۔ ایسی صورت میں اولیٰ تو بوجہ کثرت مجمعۃت جیسے رنڈیوں کے اولاد نہیں ہوتی اولاد کیوں ہو گی اور اگر ہو گی تو سبھی کی ہو گی۔ کسی ایک کی کیوں کہہ دیجئے جو اس کے حوالے کر دیجئے۔ پھر اولاد مقصود نہ ہوئی تو وہی فناٹ کے لئے تھماری بی بیاں تھیاں کھیتیاں ہیں ۲۲

بقدر کوہ ملکی حاکم کے باتفاق شیعہ متہ کی عورت دارث نہیں ہوتی علی پذیرتی اس اور احکام ملک عدالت اور طلاق اور عدل وغیرہ کو جو بہ نسبت از واجہ کلام اللہ میں مذکور ہیں متفق کی عورت کی نسبت تجویز نہیں کرتے۔ اگر اندر شیعہ تجویز نہ ہوتا تو میں سب کو بتلاتا۔ مگر یوں سمجھ کر کہ کلام اللہ موجود ہے پڑھنے والے خود دیکھیں گے اس پر اتفاقوں کی جاتی ہے۔ بالجلد زین متفق داخل از واجہ تو نہیں جانچنے خود شیعہ بھی اپنی بویں میں زین متفق کو از واجہ میں شمار نہیں کرتے۔ ہاتھ رہا باندھی ہونا اس کے البال کی کچھ حاجت نہیں۔ خود ظاہر ہے۔ کون کہہ دے کا کذ زین متفق باندھی ہے ورنہ بیع و شراء و عقق وہی وغیرہ وہی ماحم باری ہے۔ جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ زین متفق نہ موجود ہے نہ باندھی تو متفق کرنے والے من جملہ فاولوں کی ہم العادۃ ہوئے یا نہیں؟ یعنی من جملہ ظالمین بعین عادین ہے۔ آب غور فرمائیے کہ یہ مسئلہ بااتفاق شیعہ مصلح عبادات سے سمجھاں اللہ سُلیمان پر ان بالقول پر طعن جو ان کے یہاں الگر ہیں تو مصلح عبادات ہیں۔ نہ عبادت پھر وہ بھی اختلافی نہ تھا تھی۔ اور وہ بھی اجتہادی نہ جو کا لامضوں قرآنی یا انعاموںی حادث پھر ان میں بھی کوئی بات خلاف عقل و نقل نہیں دلوں اس کے موئیہ ہو سکتے ہیں چنانچہ انشا اللہ تعالیٰ عقیب و اضف پوچھ جاتا ہے اور اپنی خبر نہیں لیتے کہ صریح نہ تھا خلاف قرآن شرعاً پھر اس کو یہ بھی کہ مباح کہ کہ پھر ہو رہیں۔ بروایات ائمہ اس کے فضائل بھی بیان کریں پھر فضائل بھی ایسے وہیں، ان ان گھر فتاویٰ مساد پووس تو درکار فرشتہ بھی ہو تو ان فضائل کو مس کر لوٹ جائے اور متفق کرنے کو تیار ہو آدمی دوسرے پر طعن کریں تو اپنی تو خبر لے۔ حضرت آدم کے زمانہ سے لے کر آج تک اس مشتری کا یہ اہم اہم کسی نہیں اور کسی تلت اور کسی دین میں نہ ہو گا۔ پھر اس پر طرہ یہ ہے کہ بمعنی دایوں نے تو اجازت عام معلوم برقرار کیے تھے کو اڑاکیاں اور رانیوں یہی نہیں خاوند والیاں بھی اس عیش و نشاط سے اپنائی ٹھنڈا کر لیں پھر وہ بھی ایک ہی نہیں دس پانچ مردود میں احتیار ہے۔ چنانچہ علی ہیں احمد رسمیتی جو شیعوں میں جلیل العصر عالم تھے اس پر فتویٰ فی مرسے کہ متفق دور دیہ یعنی یہ کہ ایک عورت کی ماردوں سے متفق کرنے جائز ہے۔ اور وہ کیا اور بھی کوئی عالم بڑے بڑے ان کے ہم زبان ہیں علیہ اذنا القیاس اسح علامہ شیعہ کے نزدیک یہی ہے کہ خاوند والیوں کو متفق بھی جائز ہے اور اگر یہ بات شیعان زمانہ برائے فقہ بالذمہ تسلیم نہ کریں تو بردے عقل تسلیم بھی ہے اگر محبہ دین اولین کے خیال میں اس قسم کے متفق کی اباحت نہیں آئی تو مجتہد عصر کو تجدید دین فرمائی چاہئے۔ دبیر اباحت اگر ذمین میں نہ آئی ہو تو یہ سچ میان عرض پر ہواز ہے اور شکر لامہ احسان ضرور ہے نکاح میں جو عورت کیلئے تعداد از واجہ جائز نہیں قریب و مجب ہے کہ نکاح اذ قسم معاملات ہے بیع و شراء کی طرح جس سے معاملہ ہو گیا مصلح عبادات نہیں جو ثواب کی

حقیقت جو اس پر تو اس قدر ترسو ہونا مناسب نہ تھا۔ امام شافعی اہنگوں نے اگر اولاد والہ کا کام جائز فرمایا تو بیان نظر کر دیا کہ زنا سے نسب ثابت نہیں ہوتا۔ چنانچہ میراث کا نہ مٹا خود اس کی دلیل ہے پھر وہ روت نسب نہ ہوئی تو مصاہرہ ثابت کیوں ہوگی۔ اور میں بھاٹا ہوں کہ اہنگوں نے کچھ بے جا نہیں کہا قطعی خطر اس کے کسب جیسی نعمت میں کے نعمت ہونے پر اوصرو جدان دوسرا آیت قرآن واقعہ سورہ فرقان، وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَّرًا جَلَّهُ نَسَبًا دَعَهُمُوا وَشَاهِدُهُمْ لَوْلَا كَمَنْ كَرِهُتْ فَنَأَلَى کہتے ہیں کیونکہ شاہت ہو درد نہ زانی بھی بخواہیات ہو محکمات نہ ہو متعکر کو دیکھا کہ باوجود دکترت فنائیں دو فوری حکم دعطفت تواب مُثبِت نسب نہیں چنانچہ اولاد مُتعکر کو میراث نہیں ہے۔ پھر جب شیعوں کے نزدیک متر مُثبِت نسب نہیں تو امام شافعی اس پر قیاس کر کے زنا کو مُثبِت نسب نہ کہجھے تو خدا ہونے کی بات نہیں۔ شیعوں کو آذرن و تحسین کرنے چاہئے۔ ہاں یہ شکایت ہو تو جبکہ ہے کہ زنا متعکر کے ساتھ زنا مشہور کو اتنی برائی میں بھی بے ادبی ہے۔ زنا متعکر کا، زنا مشہور کا، پھر زنا معلوم کو الیسی زنا کے ساتھ کو جو عہادات ہو اتنا بھی مشاہدہ کرنے چاہئے۔ اگر یہ شکایت ہے اور یہ اعتراف ہے تو اس کا جواب اپنی ست کے پاس نہیں اور ہے تو یہ ہے مصروف جواب جا بلان باشد مخوٹی یہ لیکن شیعہ اضاف کریں تو جائے شکایت نہیں۔ ہاں زنا مشہور کو فنائل میں زنا متعکر کے برائیں

کے پاس نہیں اور ہے تو یہ ہے مصروف جواب جاہلیں باشد خوشی پڑیں  
یکن شیعہ انصاف کریں تو جائے شکایت نہیں۔ ہاں زنا مسٹہوں کو فضائل میں زنا مسٹہ کے بلایہ  
ارجیتے تو بے جا تھد اب کیا ہے ابھی زمین و آسمان کا فرق ہے۔ اور ان سب پاتوں کو جانے دیجئے۔ امام  
بڑھیف اور امام شافعی سینیوں کے نزدیک شیعوں کے سے نام ہیں جو ان کی عملی سے سینیوں کا کوئی رکن  
نہیں ڈھنے جائے۔ علاوہ یہاں مثال مذکورہ کچھ اصول احکام نہیں اہل مسٹت اور مسائل متفق علیہ  
ہیں۔ پھر ان کی حیثت و حرمت ایسی زبان زور عام و خاص نہیں۔ ہاں مسٹہ اللہ شیعہ کی روایت سے  
بہت ہے جن کی طرف بطور شیعہ احکام خط امکن نہیں۔ پھر مسائل متفق علیہا اور اصول مذکورہ میں سے  
کوئی اس مسئلہ کو نہ مانے تو وہ شیعہ نہیں۔ تیسرا اس کی حیثت ایسی واضح کہ سی پر چھپی نہیں۔  
اب لازم یوں ہے کہ ہماسے اس اعتراف کا جواب دیجئے۔ ورنہ شرط انصاف نہیں کہ دوسروں پر  
ہم اور اپنے آپ ایسی غائیں بتائیں۔ ہاتھ فروع کو اسی پر قیاس کیجئے وغ قیاس کن گلستان میں یہاں کرائے  
رہا اصول کی کچھ رن پر چھپے اللہ کو ان کے احتجاد کے حافظ علم ازد و اید اور اپنی موت و حیات کا  
پیار جس کے بطلان پر سیوں لیےں کلام اللہ کی گواہ۔ زیادہ فرصت نہیں ایک ایک آیت دوں کے  
ان کے لئے پیش کش ہے اول کے لئے قل لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللَّهُ وَمَا  
اور وہ ایسا حکیم دانی ہے جس نے ناپاک نظر سے انسان کو پیدا کی۔ پھر ان میں قربت و انساب اور شریعت سے اسی قائم کر دیا۔

دھنیلیل ثواب یا دوسرا کی حاجت رہی اور تائید کا ثواب باقی رہا۔ سو اس کی مفہومت قرین عقل بدل ہے  
ہرگز نہیں۔ فیض اور ثواب کا کام جب قدر ہو سکے غنیمت ہے ایک سے کرنے میں ایک فیض اور ایک ثواب  
ہو گا اور دو سے اور دوں پانچ سے کرنے میں زیادہ فیض اور زیادہ ثواب ہو گا۔ علیٰ اہذا القیاس خادمہ ہیں  
کوادر ان کے خادمتوں کے حق میں متفقہ میں مفترض مفقود اور متفقہ موجود ہے۔ عورت کے حق میں  
اپنی قضائے حاجت جدی، دوسرا کی حاجت رواجی جدی، اپنا ثواب بُدا دوسرا کے شریک ثواب  
ہونا بُدا۔ پھر خادم کے لئے بے محنت بچوں کی ایسیہ سے بوئے جوستے کمیتی کی بکانی ہاتھ آئے اس سے  
زیادہ ہو رکیا فیض ہو گا۔ غرض جو دھرم مفہومت علیٰ تصور از وابح عورت کے حق میں نکاح میں یہاں مصلحت  
نہیں۔ پھر تجدید دین کو کیوں ہاتھ سے دیکھے اور کاہے کو اس فدائے فیض سے احترام کیجئے۔ بالآخر اپنے  
بالکل اپنے کھدا تو یہ حال۔ پھر شیعہ امام ابوحنیفہ اور امام شافعی رحمہما اللہ طعن کریں تو یہ کہیں کہ  
ایک نے شراب کو حلال بنایا اور دوسرا نے اولاد زنا کو حلال کیا ہے۔ صاحبو! اگر امام ابوحنیفہ نے شراب  
کو حلال کیا ہے تو مطلق شراب کو حلال نہیں کہا ہے۔ حلال مفترض اسیں حلال کیا ہے جس میں خود ملعون یہیں نے  
مردار دین و کوئی حرمت میں ہے۔ حلال کہا ہے اعتبر نہ آئے تو سو رہ ماذہ کے پہلے رکوع کو آیت حُمَّةَ  
عَلَيْكُمُ الْمِيَّةَ سے لے کر فاتح اللہ عَفْوُرَ وَرَحْمَمَ دیکھ کر تلاوت فرائیں آیت حُمَّةَ میلکِ الْمِيَّةَ سے  
اگر مردار دین و ہمیں محربات کا حرام ہونا معلوم ہوتا ہے تو آیت فَنِنَاضْطَرَ فِيْ هَمْمَةٍ عَيْدَ مَجَانِبٍ  
لِّا يَنْهِي فَاقَ اللَّهُ عَفْوٌ وَرَحْمَمَ سے انہیں محربات کا حالت مفترض اسیں جواز معلوم ہو جائیگا۔ سو حضرات شیعہ  
بھی اس الفاظ فرائیں کہ امام ابوحنیفہ نے اپنے وقت میں اگر شراب کو حلال فرمایا تو خدا ہی کے اشاروں پر چلے  
پکھے خدا کی مخالفت تو نہیں کی جو اس قدر بخی و ملال ہے۔ لگراں شاید حضرات روان غصہ کو جایگا۔ حکم اخالمن  
پر اگر اعتراف میں کہ نہ ہو تو اب کریں۔ خیر اگر یہ ہے تو یہی بھی شکایت نہیں اور جواب کی حاجت نہیں اس  
وقت فقط یہ شکایت ہے۔ شادمکہ از قیابین و امن کشاں لذت حقیقت کو گوشت خاک ماہم بردا رفتہ باشد  
بایں پرہے امام ہمام نے اگر کہا ہے تو بوقت مذکور حلال کہا ہے۔ فرض وابح و سنت و سحب تو نہیں کہا  
جا سکے ہی فرمایا ہے، مسویب حصول درجات اللہ اطہار و سید ابصار صلی اللہ علیہ وسلم و علی الارک و اصحابہ جمیں  
تو نہیں فرمایا۔ مستقر کے برابر کر دیتے تو جائے اعتراف حقیقی کہ ایسی نایاں چیز کو لیسے پاک کام کے برابر کر دیا  
لے حرام کیا گیا تم پر مردار ہے پس بے شک اشہد بختیش والا اور رحیم ہے تھے پس جو کوئی نہیں سمجھ کر مرنے لگے۔  
تو مردا کیا کرتے۔ محربات نہ کو۔ کتاب دستیاب اس کو جائز ہو گا۔ مگر مشکل یہ ہے کہ یہ ارکتاب دستہاں اپنی مفہومی  
خواہیں کی وجہ سے نہ ہے۔ طیلی کی آخریں شکار نہ کیلیا ہو تو بیک اشہد پاک عفود رحیم ہے۔ اسین، انکر، بری۔

مادر اور خواہ اور ایجنسی سب بر اپر ہیں۔ یہ بات لذت کی شریع میں موافق خدا و رسول کے ہے اس ہتھ پر واجب ہو گا زندجی میں فساد ہو گا نہ حرمت کسی کی ثابت ہو گی لہذا عبارتہ لعلت ذکرہ بیرونیۃ  
لہ اے ان دُجَدَ حَرَادَةَ الْفَيْحَ وَاللَّدَّةَ تَقْسِيدُ وَالْأَفْلَادَ فَلَا تَشْمَتْنَا إِذَا كَانَ عَابِدًا وَنَاسِيَا عَالِمًا  
وَخَتَارًا وَمُكْرِهًا وَجَلَّا وَأَمْرًا وَلَا رُجُوعَ عَنِ الْمُكْرَهِ وَالْمَحْكُومُ فِي جَرِيَانِ شَرِكَتِ الْأَقْلَمِ  
الجواب الخامس اس سوال کا جواب کیا کئھے جیسے اپنے منصب کی اور اپنی مشتبی کی وجہ

میٹھے تھریو جواب ہے ایسے ہی حضرات شیعہ کی خوش فہمی پر افسوس موبیپ یہ چیز دتاب ہے۔ علماء شیعہ کو میراث ناہیں آتا تو اہل سنت سے سیکھ لیتے جہاں کلام اللہ کا استاد بنایا تھا تو اس کا بھی بناتے کیوں نکل اگر وہ دستے تو چھر کلام اللہ ہی جہاں میں نہ ہوتا۔ قہم مطلب میں بھی انہیں کی جو تیار سیدھی کرتی تھیں۔ دلیل کیا ہے ماروں کیا ہے کہا غانہ کہیں کجا عطا، بھروسیتی کی سیدھی پڑھی کہا حضرت سید شہزاد عکے مامن کی سیدھی پوشی قسم نورتھ میں نہیں و آسمان کا ذوق اُنکھے حکوں کر تو کھو وہ بکاں اور یہ کہاں۔ ابھی حضرت کچھ اضاف رائیئے۔ خانہ کھبہ پر فوخر کرنے والے کو کوئی تحریق اس کریں؟ وہ خدا کا گھر، یہ خدا سے بے خبر اگر خدا یاد نہ تو یہ گریب وزاری و نذر و بیقرار نہ ہوتی۔ خدا تو ذرا نے دا صہیدا ایت اللہ مَعَ الصَّابِرِینَ یہاں دنے دھونتے سے کار۔ خدا تو ذرا نے ایت اللہ یُحِیِّ الصَّابِرِینَ یہاں بہ عکس۔ ابھی صاحبِ حضرت سید الشہداء علیہ السلام کے صد مات سے صد مدد ہے تو صبر کیجئے۔ خدا کی اطاعت ہاتھ سے نہ دیکھئے۔ اگر بخ و صدمہ نہیں اور یہی سچ ہے تو یہ کالے کپڑے اور جھوٹے انسوؤں سے محبت نہ کیجئے۔ اگر یہی دین امین ہے تو من تھیں زمانہ نبی یہ درجہ اُنلی دیدار و مستحق کرامت پر در دگار ہوں گے۔ اپنے اپنے اہم محبت سید الشہداء علیہ السلام کرتے ہیں تو وہ اہمابر محبت سید الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کرتے ہیں۔ اُن کے اگر جی میں محبت نہ تھی تو محبت آپ کے بھی بھی میں نہیں بلیق رجی۔ سوز خوانی تھویر واقعہ اپنے اگر رونا آتا ہے تو اس میں آپ کا کیا لکمال ہے؟ مجوہ سی یہود نصاریٰ بھی اگر اس کیفیت کو

حکوم عربی پرورد ہے اور نہیں اور نہیں اس کو اپنے سامنے رکھتے ہیں۔ اپنے رجیم، اپنے سامنے رکھتے ہیں اور دنیا کیا اگر پایا اس نے کوئی فرج کو اور لنت تو البته جو کو فاسد کریں گے دنیہ نہیں پس نہیں ہے۔ اگرچہ ذکر میں کچھ اپنیا اور دنکل کیا اگر پایا اس نے کوئی فرج کو اور لنت تو البته جو کو فاسد کریں گے دنیہ نہیں پس نہیں ہے۔ میاں پوری ہو گئی تو نہ ایک دم کی ذہن میں تھیں کی اور دنیہ کی اور خیریتیں کی اور اس کے رسول کی کی اور وہ لوگ کو جو خلیفہ پا امام حاکم وقت ہوں اتنا ہے۔ فرمادیا کا اس سوت میں جب حصہ پورا یا بھول کر والنتہ سریانا و انتہ اخیری حالات میں یا بخوبی میں اور نہیں رجوع ہو گئے۔ فرمادیا کو دن خدا کی اور فراز برداری کو دس کے رسول کی کی اور وہ لوگ کو جو خلیفہ پا امام حاکم وقت ہوں اتنا ہے۔ فرمادیا کا اس سوت میں جب حصہ پورا یا بھول کر والنتہ سریانا و انتہ اخیری حالات میں یا بخوبی میں اور نہیں رجوع ہو گئے۔ یہ تشریفی سے اطاعت اول اسلام کی دیہی تک پہنچاں تک م Rafiq اللہ پاک صبر کرنے والے والوں کو دوست رکھتا ہے۔ اسے صبر کر دتم مسند تعالیٰ صابرین کے ساتھ ہے۔ اسے اگر مخفی بیعت داعی پر بعدنا تا پر بنا یہی وہی میں مرتضیہ گانے کی حاجت ہی کیا تھا کیونکہ فرمودہ اہل اللہ و اہل رسول ان کو تھوڑے متون باشد۔ و ایم اکاری مسی امریں تک پہنچاہو۔ تو اپنے بنا یہی وہی میں مرتضیہ گانے کی حاجت ہی کیا تھا کہ ملکا حیا کیا ہے اور ملکہ کی فرستہ ہی کیا پھر بھی دس کپھیں رقت ہوئی۔ کہیں نہیں۔ اہل دین اسکلی ایک رفتہ میں اتنا کو وظف خدا و رسول کے لئے خدا اور وہ آخرت پڑیاں رکھتے ہیں۔ اختلاف کی صورتیں کتاب اللہ اور کتاب رسول پر جگت قرار ہے۔ تیری اٹھا کر آجی ہے حضرات کی سماحات پر اسلام نما زائر درہ پہنچے۔ عالم چھوٹیں پا نکوری عنی عنہ دی جائیگی۔ کسی امام محترم ساقوں و غیرہ بھی اپنے کتاب اللہ و کتاب رسول نامہ مواجب ہے تو اب یہ ستم

یک شخصیت دن ایاں یہ یعنی جو سوہہ نہیں میں واقع ہے اور دوسرا سے مسئلہ کے ابعاد کیلئے اذاجاً ابھام  
نہ لایستھا جو دن ساعتے ڈلایستھا مون جو کوئی جا گفت فا کی تقدم و تاخیر کے ساتھ واقع ہے۔ سوا اس  
کے اور کچھ حاجت ہیں۔ مشتعل نہیں از خداوارے۔ ہاں اگر اس بات کا اعتبار نہ ہو کہ شیعہ کا یہ اعتماد  
اور یہ مذہب ہے یا نہیں تو کلینی کو مانع فرمائی اور پھر یہ فرمائی۔ پھر یہ فرمائیں کہ سفیوں پر تو  
ذرا سے کلام اللہ کی خلافت پر ان کے مبنی۔ پھر وہ مخالفت بھی مخالف مصون (مون) میں اسلام ان کو دیتا  
ہے اس قصور پر اپنی نکل آیا ہے اپنے ہی قصور فرم سے مخالفت حکوم ہوتی ہے اور اپنی خبر نہیں لیتے کہ اصول  
سے فروع کت جتنے مسائل ہیں سب کے سب کلام اللہ کے مخالف اور پھر مخالف بھی کیسے کچھ کہ الہی پا  
مخالفت کیلئے دوسرا کلام اللہ چاہئے۔ اس کلام اللہ کی مخالفت تو حکوم و اسلام اعلیٰ  
السوال الخاصل معلوم نہیں کہ سیمی پوشی خانہ کعبہ اور سیمی پوشی خطا و عبایتیہ کہ  
جنہیں جلال الدین سیمولی کہ وہ امام اہل سنت ہے کہ مصدق ایت احیووا اللہ و امیووا الوسول  
و ادیلی الامر منکر قرار دیا گیا ہے اعتراف کرنا از راہ جہالت کے پس دیشی کا خیال نہیں اور دسویں  
بیسوائیں چلم دعیو ہوتا ہے بخیر مصائب امام حسین علیہ السلام کے اور کچھ نہیں ہوتا۔ بخلاف اس کے لیے  
مخالف خدا رسول کے جانتے ہیں کہ خر ق کو اعضا و تناسیل پر لپیٹ کر فریج زن میں داخل کرے اور  
حرارت فریج اُس سے معلوم نہ ہو اور انزال بھی نہ ہو تو محبت اور داخل کرنا باعث حرمت کا نہیں۔  
میں حضرات سے پوچھا ہوں کہ حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ چونزہر یونش نہ کہیں آخونش شہادت ہوئے تو اسکی  
کیفیت سنتیہ سے واضح تھے یا نہیں اگر واقع نہ تھے تو ان کو علم ازاں وابدہ اور علم بالفہم و مایکون نہیں اور اپ کا یہ  
عہقیہ و غلط اور اگر واقع تھے تو دیدہ و دانستہ لیاں ہوئے اور خود گذشتی کی بحث کی تباہت سے سارا زمان واقع تھے ۱۷

اہ اللہ پاک اپنے حبیب بیب سمار شادو فرما تا ہے کہ اے محمد اتم کہہ دو لوگوں سے کہ تمام حکمرات دُنیوی احکام دو  
الحقوق کوئی بھی پرور ہیں غیب دن کوئی بھی نہیں اور نہ کوئی جان سکتا ہے کہ اس پھر کب مرکزی حبیب کے ۱۷ ستمبر ان کی مدت  
حیات پوری ہو گئی تو نہ ایک دم کی فرستہ دیر کہ نہ کی ہے اور نہ ان کو اختیار تھی اسی اجل مرثیہ کا ہے "محمد حسین پھر پوری  
تھے فرمایہ داری کو دھن اپنی خیمہ کی اور فرمایہ داری کو اس کے رسول اکیم کی اور وہ لوگ کو جو خلیفہ یا امام حکام دھن پوری ۱۷ ستمبر  
آئی تشریف سے اطاعت ادا کیا اور کمپنی دیپی تک پہنچاں تک موافق خدا درست حل کے پرداں لئے کہ ما بعد اس کے فرمایہ داری میں خالی تھا  
فی شیخ زادہ والی اللہ والرسول ان کنفم تو منون باہش والیم الآخر علی الگرسی امریں تم باہم اختلاف و تنازع کر تو اُسے رجوع  
کر و طرف خدا در حوال کے الگ تھم خدا در در در ذرا سرگزت پر بیان رکھتے ہو۔ اختلاف کی سوتیں کتاب اللہ در کتاب الرسول ہی جمعت ترا  
دی جائیں گے کسی یا مام محظیہ کا قول و فعل جمعت نہیں امام اور عبید پر بھی اتباع علم کتاب اللہ در کتاب الرسول لازم دعا جب ہے تو اب محمد

ہو گا کہ احادیث میں جو ہرگا اسی کے موافق ہو گا۔ اس صورت میں اس قسم کے دو اجنبیات موافق ایت اُبُعُوْمَا اُبُرُلَ اِلِّيْكُمْ مِنْ نِسْكُمْ وَلَا تَتَّبِعُو اِمْنَ دُوْنَهُ اُوْلَيَاء سَبْ مُمْنَعٍ ہوں گے اور پھر موافق ایت دُوْنَ نَعْدَ حُدُّدَ اللَّهِ فَادْلَمَكُمُ الظَّلِيلُوْنَ ان کاموں کے کرنے والے داخل نزدِ خالمان ہوں گے۔ ہاں اگر شاخِ خلفاً عبارتیہ اور بساں خاتم کتب پر پوشی موجب ثواب نہ سمجھ جیسے بہت سے اہل شوق سیاہ سبزِ زرد دعیہ والوں کے پڑتے پہنچتے ہیں اور کچھ موجب ثواب نہیں سمجھتے تو یہ کام ممنوع نہ ہوتا۔

بالجملہ موافق ایک ذکورہ اور نیز موافق حدیث مشورہ ذکورہ میں احادیث فی اُبُرُنَاهْدَ اما لیْسَ مِنْهُ فَوْرَادَ اور نیز موافق حدیث کُلُّ بِدَعَةٍ ضَلَالٌ وَكُلُّ ضَلَالٌ فِي النَّارِ جو یا تین کلام اللہ اور حدیث میں ثابت نہ ہوں پھر ان کو بے ضرورت شرعاً موجب ثواب سمجھ کر کرے تو وہ باتیں سب سمجھے بہ عاتِ ہُنْگی باقی دھیزیں جو بوجھ ضرورت شرعاً باوجود یہ کلام اللہ اور حدیث میں نہیں ہوتیں موجب ثواب ہوتی ہیں۔ تفصیل ان کی ممکن نہیں ہاں ایک نظر ہو تو یہ تو سُنْتَ کہ مسجہ ان کے توب پ دین و دق سے چہاد کر نادین کی تک بڑی میں نہیں ہے یہ جملہ اشیاء فریم کرنا یعنی یہ چیزیں ہر چند کتاب اُنہُدِ مُنْتَ ر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں گر ان کی مشائیں ہے جیسے طبیب نسخہ میں دو تو لشہر بفشنہ مشکلاً کچھ اور بیمار کسی سے شرب بفشنہ کی ترکیب دریافت کر کے دو ائمہ جمع کر کے مسحائی لائے چوڑھائیں آگ جلائے قام پکائے شربت بفشنہ بنائے ہر چند اتنے بھیرے کی سخنیں تصریح نہ تھیں مگر یا بیان نظر کے شربت بفشنہ بے اس بکھڑوں کے حاصل ہو نہیں سکتا لچاک کرنا پڑے کا اور اس بکھڑے کا کرنا اعلیٰ امر طبیب سمجھا جائیگا۔ موجب خوشودی طبیب ہو گا۔ سو جیسے طبیب نے نسخہ میں دو تو لشہر بفشنہ ہی لکھا تھا اور اس بھگڑے کا اصل ذکر نہ تھا اور بایں ہمہ اس کا کرنا بایث ناخوشی نہیں بلکہ اگر بیشتر بفشنہ تیار نہیں تو اس بھگڑے کا نہ کرنا البتہ موجب ناخوشی ہو گا۔ ایسا ہی تصنیف کتب اور آلات ذکورہ کا ہر چند کتاب اللہ اور احادیث نبوی میں کہیں ذکر نہیں صراحت۔ پر بایں نظر کر جہاد اور علم اس زمانہ میں ان دونوں پر متوقف ہیں تو اس کا کرنا موجب ناخوشی نہ ہو گا۔ بلکہ نہ کرنا موجب ناخوشی خدا دند ذی الجمال و رسول بالکمال صلی اللہ علیہ وسلم ہو گا۔ ہاں اگر ایسی کمی نہ ہو جیسی طبیب نے دو دو ائمہ لکھی تھیں یہ اس میں اپنی رائے سے ایک دا اور بڑھائے یا گھٹائے یا اوزان اُدیہ میں اپنی رائے سے کمی نیشی کرنے پر یہ

لیکھتی ہیں جس کے یہ معنے ہیں کہ اقتارِ ہم نے تجھ پر کتاب جس میں سب چیز کا بیان ہے یہ حکوم ہوتا ہے کہ اس کا اس لئے دیکھو پہلے سوال کے جواب کو ۱۷ اس کا ترجیح بھی دہیں ہے ۱۸ سے جس نے ہمارے اس دین میں کوئی نئی بات لائی ہو بھی ایسے احکام ہوں جن کا کلام اللہ میں صراحت اشارۃ ذکر ہو تو جو اس کی کیا صورت ہو گی کہ کلام اللہ میں سب چیز کا بیان ہے سو بایں نظر کہ کلام اللہ میں صبر کی تاکید ہے اور نہ نہیں کی عالیتیں صاف صاف ہیں اور اس قسم کی خلافات کا اصل ذکر نہیں جو حضرات شیخِ حجت اور غیرہ محدث ہیں کرتے ہیں۔ اہل فہم کو یقین ہو گا

سین تو رہا ہیں۔ کیفیتِ مصائب کو سُن کر اجنبی کو بھی رونا آجاتا ہے۔ اسے محبت نہیں کہتے جا نہچہ ظاہر کو

اور اسے بھی جانے دیجئے اگر یہی قیاس ہے تو اس کو بوجھ معموریتِ حرم امام علیہ السلام سیہ پوشان حسن الحرام دعویٰ مسجدیت کریں گے وہی خانہِ کعبہ جس کی سیہ پوشی دستاویز سیہ پوشی ہے قبلہ نماز اور مطہر عشا فی جانکاری ہے جب سیہ پوشی دہی سے اُٹا تو قبہ دکھبہ بننے کے لئے کون مانع ہے۔ حضرت قبہ دکھبہ حجۃ الصحر

قریبے نام قبہ دکھبہ ہیں پر فوج کان و سیہ پوشان حسن واقعی قبہ دکھبہ بنی گے اور حضرت عبید اللہ صہبہ نبی نجا ا ان کی جانب بھکریں گے۔ آخر ہم سُنْتَ ہیں کہ حضرت عبید اللہ صہبہ بارہ سیہ پوشی و سینہ زنی و لغزیدہ اری و مرشیہ اتسا اہتمام اور ان امور خیر میں جو مُسْعَرِ محبت ہیں مثل عوام اجہاد نہیں فرماتے۔ علی ہذا احتیاں مسجد بنی ساقی کا بھی حال یہی سُنْتَ ہے۔ بمالک قیاس کرنے کو کوئی ساتھی چاہئے۔ لباس خانہ کعبہ پر بیاس

نوہ گر اپنے صہبہ کو قیاس کرنا نہ چاہئے۔ وہ اور قسم کی چیزیں مظہران غم اور قسم۔ با ایسے ہمیں قسم کی چیزیں میں بھی ایک کے حاصل کا لانا ضرور ہے۔ بیمار کو صحیح تذریتوں پر قیاس کر کے بد پرہیزی کی چیزیں کھلانی پاہے اگرچہ دو نویں ایک ہی قسم کی چیزیں۔ سو جیسے تذریتوں کو پلاڑ زردہ کھانے میں کچھ حجج نہیں اور بیمار کھائے تو نہیں۔ ایسے ہی خانہ کعبہ کی سیہ پوشی جانہ پر اور نہ گرد دن کے لئے نہ یا نہ پر تو کی مضائقہ ہے ہاں سیہ پوشی اگر دین کے مقدمہ میں ایسی ہوئی جیسے زہر قاتل بخی آدم کے لئے کہ نہ تذریت کو کھانا چاہئے نہ بیمار کو تو اس قوت مہر اپنے کا موقوف تھا۔ ہم کہتے ہیں کہ جو چیز اصل سے بُری ہے وہ سب جگہ بُری ہے۔ مگر بہاس کسی کے نزد دیکھی مذہب میں اصل سے بُری نہیں جو یوں کہتے کہ خانہ کعبہ کے لئے بُری ہے اور خلافتے عاستی کیلئے بھی بُری ہے اس میں اگر بُری ہے تو اسی وجہ سے جو در باب مرشیہ خوانی چاہیے سوال اول میں مرقوم ہو چکی یعنی برائی و جو کہ یہ کام شیعہ کے نزد دیکھی اکام کا ماموں پر ثواب کی امیت ہے چر بایں ہمہ نکلام اللہ میں اس کا پتہ نہ

حدیث شریف میں اس کا نشان۔ کلام اللہ کا حال تو ظاہر ہے بلکہ کلام اللہ میں اگر ہے تو صبر کی تاکید ہے نہیں کہ جزع فزع کیا کر۔ نہ اس کی مافعت ہے نہ یہ کلم کی صورت بنا کر سب کو جلایا کر و خچکچے اور بُری نہ کوہ بُری ہے۔ رہی احادیث نبوی دُو کلام اللہ کے موافق ہے اور کیوں نہ ہو۔ ایت شریف تَوَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبَيَّنَ

اول حضرت سید الشہداء کو بلوایا۔ پھر گاکی۔ عبید اللہ بن زیاد کے ساتھ ہو کر حضرت کو قتل کردا یا سوائے اور ان کی امانت کو خوشی نہ ہو گی تو اور کیا ہو گا۔ اور اس بھی ایک طرف رکھئے ہم پوچھتے ہیں کہ حضرت سید الشہداء علیہ السلام کا غم ہی چاہئے، مثل اہل سنت صبر کر کے اس غم میں دل کو نجات لائے پر یہ تو بتائیے کہ یہ قauder اخبارِ غم کا کہاں سے اڑایا۔ اللہ تعالیٰ نے مشیٰ قاعد دین اس کیلئے کوئی قاعد نہیں بتایا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تعلیم نہ فرمایا بخیز اس کے کے نصاریٰ سے یہ بات اڑائی ہو اور کچھ سمجھے میں نہیں آتا۔

نصرانیوں میں اخبارِ غم کیلئے اس فتح کے احکام صادر ہوتے ہیں مگر اہل داش یا جانتے ہوں گے کہ میور صاحب کے ملے جانے میں بحکم سیہ پوشی ہر خاص و عام کو پڑا تھا تو ان کے دل میں اس بات سے غم نہیں گھس گیا بلکہ فقط ایک نفاق ہی تھا۔ خیریہ تو سب ہی جانتے ہیں کہ ان باوقت سے غم دل میں نہیں آتا پر اس کے ساتھی بھی معلوم ہو گیا کہ دُہ جو بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ کو فرمایا تھا کہ مل علیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام ایک قوم تھا جو جنت میں ہاکا ہو گی اور ایک قوم عادت میں۔ رواضن خوارج نے پسح کر دکھایا۔ یعنی اگر خوارج نے دربارِ عادت حضرت امیر علیہ السلام ہرود کی پیروی کی تو حضرت شیعہ دربارہ افراطِ محبت نصاریٰ کے قدم بچم چلے۔ قصیرتیہ نے تو صاف حضرت امیر کی خدائی کا اقرار کیا۔ اور آشنا عاشریہ نے گو اس طرح بے پرداہ اقرار کیا پر بوجہ اثبات علم غیب و غیرہ پر دیں قرار خدا کیا۔ یوں نکلے بہشت ادات کلام اللہ جیسا کہ مذکور ہو چکا۔ علم غیب خدا کو ایسا لازم ہے کہ جیسے آنکا بول دھوپ کہ سوائے آنکا بول کے اور کسی میں نہیں۔ اسی طرح علم غیب سوائے خدا دنیا علم کسی اور میں نہ ہجتا چاہئے۔ اور کوئی مجھے تو کیا مجھے کہ اس کو خدا مجھتا ہے۔ اصرافی حضرت علیٰ علیہ السلام کے سوی پر پڑھنے کو اپنے گناہوں کیلئے کفارہ مجھتے ہیں حضرات شیعہ حضرت سید الشہداء کے خون کا خون پہاڑوں کی مختبرت غیال کرتے ہیں۔ ان کے ہاں حضرت مسیح کی حاضری ہوتی ہے جس میں نان و شراب کو بلفظ گوشت و خون جسیع علیہ السلام تعبیر کر کے نوش کرتے ہیں یہاں باختلافِ خون سید الشہداء خاک کر دیا کو پانی۔ شربت میں گھول کر حضرت کا خون پیتے ہیں کیوں نہ پئیں حضرت کے خون کے پیاسے ہیں۔

علیٰ پڑا اقیاس اور چال ڈھال کو خور کیجئے تو وہی نسبت ہے جو کہا کرتے ہیں سگ زر دبڑا شفاف۔ فصحت نہیں ورنہ میں تفصیل کر دیتا۔ ایک اخبارِ غم کیلئے سی پوشی رکھئے گئی حقیقت سودہ بھی امامہ کے غم کے بہانے میں کہ دکھائی۔ با ایسے بھائیہ تو فرمائیہ کہ امام جلال الدین پر اعتراض تو کیا پڑھنا کتنا کہیوں نہ بتایا۔ ہم کہتے ہیں کہ جلال الدین سیمولی نے خلفاء عہدیہ کیلئے فتویٰ دیا لیکن یہ تو فرمائیہ مثل سی پوشی حکمِ ثواب تو نہیں فرمایا جو آپ کو گناہِ شفاف ہے۔ اس کے بعد آپ نے جو جماگے ہوئے اور ایک پشتکاری

لترفات سے طبیب ناخوش ہو جائے۔ اللہ جل جلالہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ایسے لترفات سے ناخوش ہوں گے۔ ان کی شان ایسی ہے جیسے فرائضِ خنسہ مبارک و بیحیی یا دیکھ کر دیکھے یا اعداد و رکھات میں تھرفا کر کے دخل دیکھے مگر چوکہ معلومات شیعہ کا نہ کلام اللہ تعالیٰ محدث میں پتہ ہے نہ کوئی حکم احکام ضروریہ شرعیہ سے اس پر موقوف ہے بلکہ معلومات مذکورہ کے باعث صیہون احکام ضروریہ شرعیہ سے ہے ہاتھ سے جاتا رہتا ہے تو لا ریب حسب بہارتی مثال مذکور سب موجب ناخوشی خدا و رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہوں گے۔

اب سفیہ کر جیسے کلام اللہ اور احادیث اہل سنت میں ان معلومات کا کہیں پتا نہیں، احادیث تیغہ بھی ان کے بیان سے خالی ہیں۔ اور اگر فرض کیجئے احادیث شیعیں کہیں اس فتح کا مذکور بھی ہو تعلیم نظر سے کر شیعوں کے نزدیک وہ حدیثیں معتبر ہیں یا نہ ہوں ان حدیثوں میں ہونا اہل سنت کے اعتراض کا دافع نہیں ہو سکتا۔ شیعوں کی معتبر حدیثوں کو بھی اہل سنت معتبر نہیں کہتے جو ان میں ہونا ان کیلئے جنت ہو۔ ہاں اگر حضرت سائل سیہ پوشی خاصہ کعبہ اور سیہ پوشی خلفاء عہدیہ پر قیاس فرمایا کہ اہل سنت پر اسلام نہ کر کے اور قصوبہ اہل سیہ پوشی قواعد اہل سنت سے نہ کرتے تو خیزی کہتے کہ وہ جانیں ان کا کام مگر ستم تو یہ ہے کہ بے وجہ اہل سنت سے مجتہدی کرتے ہیں صریحہ ہو رہے گرے گرے تھے میں اور باقہ میں تواریخ نہیں ہیں اپنے گزارش دیگر یہ ہے کہ یہاں خلفاء عہدیہ اگر پوچھ ماتحت داری حضرت سید الشہداء تھا علیٰ پڑھیں اس استار خاصہ کعبہ نہیں مذکور سیاہ مقریر ہو رہے تب تو خلفاء عہدیہ کی وادی بیکھے اور اہل سنت کی فرمادے ہے کیجئے اور اگر پوچھ عزاداری سید الشہداء علیہ السلام نہ تھی بلکہ نہیں فرمیت دارا شہ ہے تو آپ کو کیا زیبایا ہے کہ ایسے غم میں یہ نوشی۔ پھر وہ بھی باقتدا خلفاء عہدیہ جن سے ائمہ اہل بیت نے کیا کیا رنج اٹھائے اور کیسے کیے داعی کھائے اور اگر کوئی وجد دسری ہو تو پہلے تین فریلی یہ پھر قیاس دوڑائیے۔ مگر دل میں تو آپ بھی جاتے ہیں کہ یہ بارخ خلفاء عہدیہ نے پوچھ آرائش انتیار کیا تھا۔ کوئی صدر باعث سیہ پوشی نہیں۔ علیٰ پڑا اقیاس غام کعبہ کا خلاف کسی تعریف میں سیاہ نہیں ہو گی اڑائش غام کعبہ مقصود ہے کہ تو قیزیت مقصود ہیں۔ سو حضرات شیعہ کو بھی اس واقعہ پر اخبارِ ضرور تین نقطہ ہو گا جو یہاں تینیت اختیار کیا اور شاید کوئی کہیے، یقینی کہیے، تا شہ مرفہ مطہول نفیری روشی کا نہیں جاننا کوئی شادی کی چھوڑ دی افقط ایک آنکھ کو تھوک لٹکا کر زور سے چلانا اور سینہ پر باختہ مار کر تھوک کو سر پر اٹھانا غم میں شمار کر لیجئے یا جانڈ دکھ تماشا قرار دیجئے مگر غم کا کوئی سامان بھی نہیں شادی کا سامان ہے جیسے بوجہ بہشت عیش و لشاط و قفت شادی بھاٹدوں کے کسی مصیبت کی نقل میں صحیح کو غم پر کوئی مجموع نہیں کرتا۔ یہاں بھی دبی سارا سما موجو دہنے غم نہیں مجھے شادی مجھے اور کیوں نہ مجھے شیعوں کی مل کو طویل نے تو ان کے پشتو دی ہیں جہوں نے

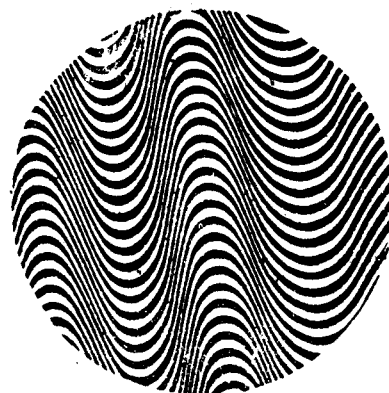
دارد یہ بھرالائی میں کتب شیعہ نادر الوجود نہیں۔ کہیں اول سے آخر تک اگر یہ بات تکل آئے کہیں قسم کے اخوان جائز ہی تو ہم آپ کو سلام کریں۔ ہاں اپل فضہ ہر مسئلہ کے احتمالات لکھ کر ان کے احکام لکھ دیا کرتے ہیں۔ مثلاً شیعوں کے یہاں روزہ میں اگر کوئی اپنی ماں کا بوسہ لے تو اُس کے ذمہ کفایہ لازم نہیں آتا۔ اسی طرح اگر کبیٹی سے نہ کرے اور حضرات ائمہ سے اعتماد لکھ کر تو کافر نہیں ہوتا۔ بو جیسے یہ لازم نہیں آتا کہ بیٹی سے نہ کرے اور ماں سے پوسٹینا جائز ہے ایسے ہی اگر کسی نے بھی یہ بات کوئی مکمل دی تو اس سے اس کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔ اپل سنت دیجاعت اور اپل شیعہ اس بات پر مستقیم ہیں کہ نمازیں روزہ نہ رکھنا پچھے نقصان نہیں کرتا اور نماز کا نہ پڑھار روزہ کا ناقص نہیں۔ مگر اپل فہم کے نزدیک اس کے یہ مختہ نہیں کہ روزہ کا نہ رکھنا اور نماز کا نہ پڑھانا جائز ہے۔ ہلکی شیعوں کے فہم میں اگر ایسی عبارت سے ایسے مختہ سمجھ میں آجائیں تو کیا بھی ہے اُنہیں اللہ نے فہم کچھ نہیں دیا مگر نہیں فہم نہیں تو ہم کو بھی ان سے کلام نہیں۔ کلام اپل فہم سے ہے ناہم سے نہیں۔ حضرات شیعہ کی قدیمی عادت ہے کہ اپنا عیب دوسروں کے ذمہ لکاتے ہیں مصروف عظماً کر دیزماً ہی کر جانا، پر یہ مزید فہم و فراست شایر افلام و زندگی میسر آتا ہے جب ہی اس فہم میں ساتھ ہے جان سے ممتاز ہے۔ یہ چیز قسم کے یہاں حرام ہے۔ ہاں حضرات شیعہ الیتہ اس دولت میں زوال سے کامیاب ہیں یعنی دُل میں دُلی سے کامیاب ہوں گے۔ تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ حضرت اکرم علیہ السلام کے وقت سے لے کر اس زمانہ تک جتنے ابتداء گزرے ہیں ان کے دین میں یہ بات کبھی جائز نہیں ہوئی جو لوگ پابندیوں نہیں اپنے کسی آئین کے پابند نہیں۔ ان میں سے بھی کسی نے یہ بات آج تک تجویز نہیں فرمائی۔ ہاں علام شیعہ نہیں حضرات کے نزدیک اعلام مردوں کے ساتھ اگرچہ حرام ہے مگر روزہ میں کوئی خلل نہیں ہوتا جیسا کہ خاتمه تہذیب کتاب المصوم میں لکھا ہے کہ فی فضادِ حضور پمپی اعلام مرد و این حرم یعنی رُكْن کے ساتھ اعلام کرنے سے روزہ فہمیں ہوتا گوئی حرام ہو ہے اکرے۔ اور اسی کتاب کی تدبیحہ اور حرامتی میں لکھا ہے فی دجوب اپنی پمپی اعلام مرد و این حرم یعنی روزہ کے ساتھ اعلام کرنے سے عسل کے وابیب ہونے میں تردید ہے کیونکہ نزدیک داجب ہے اور کسی کے نزدیک نہیں۔ یہ بخاپ تک خود یا مستردی میں اعلام کرنے اس کا ناجائز و حلال ہے اور جام عبا کی میں لکھا ہے کہ الحرمۃ فی الرُّجُلِ الْمُبْتَدِئِ وَالْمُبْرَنِ۔ مرفوں اسی ختمدار دو خیلے اور ناجائز پہنچانا کافی ہے باتی کھلائے تو سب کوئی درجہ نہیں ہے۔ لہ استبصارات کا تہذیب باب عبدہ مسلم اخیر میخواہ باب یہ کہ بوسنیا اور فریب کوچنہ نمازیں جائز ہے لکھا ہے کہ مسلم باب عبدہ مسلم اخیر بیس بڑو فی مصلوۃ المکتبۃ خالہ باس بسیجی میں نے الجمیع ایام حضور مادھی سے پوچا کہ مسلم باب عبدہ مسلم اخیر دھرمی دیرہ فریب کے ساتھ کیمیڈ اچھے تو کیا حکم ہے؟ فرمایا کہ کوئی ناجائز فرضی پہنچانا۔

اور یہ فرمایا کہ جلال الدین سیوطی نے خلفاء عباسیہ کو اولو الامر فرار دیا۔ اس کی لیا حاجت تھی اگر باعتبار ختنہ طاہریت ہے تو اس میں کچھ کلام نہیں۔ آپ بھی جانئے ہیں کہ خلفاء تھے آپ نے ان کو اپنے سوال میں بلق خلفاء عباسیہ یاد کیا ہے پھر امام جلال الدین نے ان کو اولو الامر کہہ دیا تو کیا گذا کیا۔ اور اگر بوجہ استحقاق یعنی فرشتیت ملاحت تقویٰ دغیرہ جن کی فرمی سے خلیفہ راشد کہلاتا ہے تو اُس کو آپ بھی جانئے ہیں کہ کوئی اپل سنت خلیفہ راشد نہیں کہتا۔ بلکہ اکثر وہ کو ملک جبارین میں سے سمجھتے ہیں۔ خلیفہ راشد ہونے والوں کے نزدیک پانچ ہیں۔ چار یار اور ایک امام حسن رضوان اللہ تعالیٰ علیہم گہر ان کے خلیفہ راشد ہونے اور ان کے شہ پونے کے یہ مختہ نہیں کہ اور سب ظالم ہی تھے۔ اس کی ایسی مثال ہے جیسے شیعہ کہتے ہیں کہ دلی حضرت امیر ہی مگر اس کے یہ مختہ نہیں کہ اور گیارہ امام باقی المؤذن بائیتہ ائمہ گناہ میں۔ خلفاء عباسیہ کا اطیبُوا اللہ وَ اطْبَعُوا الرَّسُولَ وَ اُولَئِی الْأَمْرِ مِنْكُمْ کا مصداق ہو کر دا جب الاطاعت ہونا سو اس کا جواب یہ ہے کہ اپل سنت کے نزدیک خلیفہ کا مقرر کہنا اس عرض ہے کہ وہ امر بالمعروف اور بحی عن المنکر کیا کرے یعنی ضروریات دین کو جاری اور بدعتات و کفریات کو متادے۔ لفظ اُولی الامری اس پر دلالت کرتا ہے۔ سو اگر وہ اقامت دین کرے تو اس کی اطاعت کرے ورنہ نہ کرے۔ کیونکہ گناہ کے مقدمہ میں کسی کی اطاعت نہیں۔ بالجملہ جب وہ کارنڈ کور نہ کرے تو بہ اولیٰ اہر بھی نہیں ہاگر با بلکل برعکس کرتا ہے تو بالکل نہیں۔ اور اگر کسی قرآنیت دین بھی کرتا ہے تو اسی قدر وہ اولو الامر ہے۔ اتنی بھی باتوں میں اس کی اطاعت واجب ہے۔ باقی رہی بات کہ اگر وہ اقامت دین نہ کرے تو کیا کرے۔ اگر صبر و محنت نظر نہ آئے تو میث سید الشہداء علیہ السلام جان پر تکمیل جائے ورنہ میش دیگر ائمہ صبر کرے اور پھر وچھا نہ کرے۔ اس کے بعد تجویز ارشاد ہے اس کی تشبیہ میں یہ میان ہوئی بواہر خر کہئے یا کوئی شتر کہئے۔ بہر حال اس میں تو آپ نے ایسی عورت کا کام کیا ہے جو آپ کو زیارت کا درجہ کے ذمہ لگایا کرتی تھی۔ خیر اس سے تو شاید بہ نہیں گوہرا مانے کا موقع نہیں۔ ہدایت آپ کی طرز سے ہے اور یہ سُنَّا ہوگا مصروف عکس کلوخ انداز را پاواش سنگ ہست ڈیگر ہم در گذر کرتے ہیں۔ اور دوسرے شر آپ کے عبارتی عرض کرتے ہیں ۱۰ کارنڈ اسٹ سُنک ہست ڈیگر ہم در گذر کرتے ہیں۔ اور دوسرے تہمتے برآہوئے چیز بستہ اند ۱۰ طاز مان والا کیوں ایسے بھویے بھکنے لفڑیہ کے مسئلہ کا شہرہ تو شرق سے غرب بک پیچ گیا میٹیوں کو جب چھیرنا تھا کہ جب نہیں شیعہ پر پڑتا اگر یہتے ہماری خلیفہ سے بیشہ بُن لیتے مگر آپ نے کچھ تو خدا کا خوف کیا ہوتا۔ ابھی حضرت امر ناجی ہے اس طوفانی تیریزی کے پھین بھی دیکھنے ہیں پر ہمت لکھنیں پھر ہیں سے آنکھ لائیں عچڑ دلادڑ دنستے کہ بھن چرانی

نے البتہ زنِ مُنکوہ اور باندھ سے اعلام کرنے حلال طیب رکھا ہے چنانچہ ارشاد میں حلی نے اور اسے کہ خلافِ قرآن و حدیث کے کوئی اصر احادیث کرے جیسا کہ جناب پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ہے کہ اٹھی فی الدبر کا اٹھی فی القبل فی جمیع الْحُکَمِ حَتَّیْ يَتَعَلَّقَ بِهِ النَّسِیْبُ بُشِّرَ کے تواریخ کو منع فرمایا۔ برخلاف اس کے خلیفہ دو مرنے اپنے عہد خلافت میں اس کو جاری کیا۔ چنانچہ کہ اعلام اور حجت مسحودہ کے احکام سے ایک ہیں یہاں تک کہ مثبتِ نسب بھی ہے۔ کیا مزے کی لاصول کتاب حدیث اہل مسیت میں موجود ہے کہ خلیفہ صاحب نے خود فرمایا کہ بعثت ہے بگھستہ ہے کہ اعلام کرنے تو چاہئے۔ پھر وہ کیا افسون ہوگا جس کے سبب سچے بھی ذمہ کی راہ سے آپا۔ اللہ سے اخھرست منع فرمایاں اس کو خلیفہ صاحب جاری کریں۔ اور اسی اس مسٹت خلیفہ کو علام نہ بہر حال حضرات شیعہ کے نسب میں یہ بُلاطف ہے کہ مُنْتَهٰ تُو تَحَا۔ اعلام بھی ہے حالانکہ بُلاطف کی بات سے کہ تغیرہ کا نہیں کہ حسن کی حرمت کسی حکم شافت نہیں اُسے ہے تاہل حرام کہیں۔

تو سینہ نہیں جانتے۔ حسنه جانتے ہیں۔ ائمہ رضا تواریخ فرماتے ہیں کہ بعد ہمارے طبقہ ہمارا درہ ہے اصحاب کے طبقہ کو مضبوط دانستہ سے پکھنا۔ پس یہ تزادہ یعنی وہ ہے کہ حضرت نے تین روز پڑھی اور پھر بہ خیال فرمیت ترک فرمائی۔ لیکن یہ نہیں فرمایا کہ ہمارے بعد نہ پڑھنا۔ بعد آپ کے دعویٰ نزول و حجی باقی نہ رہا۔ حضرت عمرؓ نے اس سُنت کو زنہ کیا۔ لیکن تغزیہ کا بنانا کس کتاب میں ہے سناؤ۔ الگ اسی قرآن میں ہے تو دھکا د۔ الگ مصحف غائب میں پاس امام غائب کے ہے لا کو کس حدیث میں ہے سناؤ۔ کتاب من لا یکھرہ افقيہ میں تہارا مجتہد تو یوں لکھتا ہے کہ من جَدَّدَ قَبْرًا وَمُثْلَ مِثَالًا فَقَدْ حَرَجَ عَنِ الْأَسْلَامِ لَنِي جَرَى كَوْنِي قَبْرٌ بِنَانِي كَوْنِي مِثَالٌ فَهُوَ خَارِجٌ بَرِّ الْأَسْلَامِ سے۔

خود تہارا مجتہد تم کو اسلام سے خارج بنتا ہے۔ اب تقریر تہاری کی تغزیہ کی حرمت کسی جگہ ثابت نہیں اسے حمل کہیں۔ ہم تہاری کتاب سے ثابت کر چکے۔ گرتم نے کوئی ثبوت جو ادا کا پیش نہ کیا۔ یہ بیاہ میں بی بی کے ساتھ کا سوت کو رہیں ہے کہ تمہیں نے لوٹا تمہیں نے کھایا۔ جب کسی مرد کی چھپیت میں آؤ گے تب توبہ تلہچا دے گے فقط



## ہماری مطبعت

|                                                             |                                                                     |                        |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ذلیلہ حق                                                    | از حضرت شیخ الحدیث صاحب مذکور                                       | زیر طبع ہے             |
| شفاء الصدور                                                 | "                                                                   | " دوسری بار زیر طبع ہے |
| روشنکرات                                                    | "                                                                   | " دوسری ایڈیشن ۳/-     |
| محمد بشیر لاکا بشیر                                         | "                                                                   | "                      |
| رسمنی سلمان                                                 | "                                                                   | " زیر طبع ہے           |
| خیر الكلام فی تقبیل الابہام                                 | "                                                                   | " ۲/-                  |
| مناظرہ علم غیب                                              | ماہین مولانا محمد منظور سعید، نجفی و مولوی حشمت علی حمد بربیوی ۵/-  |                        |
| غیب دانی                                                    | از مولانا حسین علی صاحب رحمة الله علیہ مس امام حضرت شیخ الحدیث صاحب | ۲/-                    |
| رسالہ حبیدتین                                               | "                                                                   | " زیر طبع              |
| فتح الرحمن فی قیام رمضان                                    | از حضرت شیخ الحدیث صاحب                                             | ۳/۵۰                   |
| بچوں کی نصیحت منظوم                                         | از جانب فقیر دہوی                                                   | ۴/۵                    |
| جو ہر چیز                                                   | از مولانا غلام سین صاحب شہباز                                       | ۳/-                    |
| اس کے علاوہ ادارہ گلستان اہل سنت قارئین کوام کی خدمت میں    |                                                                     |                        |
| ہر ماہ ایک رسالہ ماہنامہ حبیش بہار باقاعدگی سے پیش کر لہاہے |                                                                     |                        |
| سالانہ چندہ ۱۵ روپے، طلبہ سے سالانہ چندہ ۱۰ روپے صرف        |                                                                     |                        |

مکتبہ گلستان اہل سنت بلاک نمبر ۱۳ سرگودہ (پاکستان)

ادارہ گلستانِ اہل سنت سرگودھا کی طرف سے

JASHN-E-BAHAR



حش  
ماہنا بہار سرگودھا



# گلستانِ اہل سنت

سیدن اسٹٹی کی زیرِ ادارت ہر ماہ شائع ہوتا ہے

— اتحادِ میں اسلامیں کی دعوت دینے والا واحد جریدہ

— بدعات و رسوم کا خاتمہ کرنے والا بیباک نقاد جریدہ

— فرقہ بندی اور گروہی منافرت سے پاک جریدہ

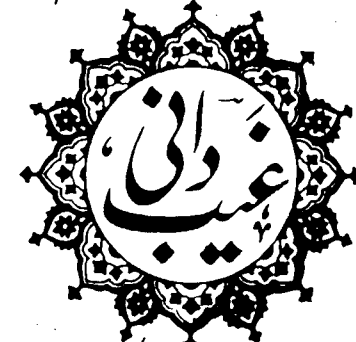
— قیمتی تحقیقی مضمایں سے بھر پور ملک بھر میں واحد جریدہ

— پاکستان بھر میں سب سے زیادہ شائع ہونے والا اسلامی جریدہ

— سالانہ چند و مع اشاعت ہائے خصوصی پندرہ روپے صرف معلومات کیلئے جو ابی کارڈ مکیں

وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي الْأَرْضِ إِنَّ رَبَّكَ عَلَىٰ مَكْثُورٍ عِلْمٌ

رُسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَيْفَ يَعْلَمُ



## پر علما احناوں کی تحقیق

محترمہ

تمیں لمفہم رہنے پر طریقت مجدد ماتر حافظ و حضرت مولانا حسین علی صاحب جو شاہ عاصفات و فوائد

شیخ الحدیث و تفسیری کامل متعق لحضرت مولانا پیر محمد حسین شاہ صاحب مذکور اے سابق مدرس مدرسہ ایمنیہ ملی (بھارت) حال صد مدرس صنیا ہلوم گورنمنٹ

ناشیع

گلستانِ اہل سنت میں ماکاٹ سارے سرگودھا

مُحَمَّدٌ بَشَرٌ لَهُ كَالْبَشَرَ كَالْيَاقُوتُ حَجَرٌ لَهُ كَالْحَجَرُ



صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَعَلَى الْأَئْمَاءِ وَسَلَّمَ

مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ

مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ  
مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ  
مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ مُهَمَّدٌ اَزْتَمْ

نَاشِرٌ: اِدَارَةِ گَلَسْتَانِ اَهْلِ سُنْنَتِ بُلْوَانِ ۳۳۰ سُوْگُودَهَا

ہماری نام کتب کراچی میں ہندو ہریت پتہ سے مال کریں : یا ہم سے براہ راست طلب فرمائیں ۱  
کلمہ ۱۰۰۰ مسجد قصیٰ بادشاہی روڈ، معرفت مجموعہ ۲ اور حینٹ کراچی ۳